
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE MINAS GERAIS 

IFTDJ – Curso de Filosofia  

 

 

 

 

Fábio Tadeu Câmara dos Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GNOSE DESVELADA:  

um estudo sobre os Apócrifos, as heresias e o gnosticismo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

2015 



Fábio Tadeu Câmara dos Santos  

 

 

 

 

 

 

 

A GNOSE DESVELADA:  

um estudo sobre os Apócrifos cristãos, as heresias e o gnosticismo 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Pon-

tifícia Universidade Católica de Minas Gerais como 

requisito a obtenção do grau Bacharel em Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Roberto Márcio Starling 

 

Área de concentração: Ética II 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

2015 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu professor e orientador pelo incentivo  

e aos meus amigos e familiares,  

fonte de inspiração 



AGRADECIMENTOS 

 

Ao meu professor e orientador Doutor Roberto Márcio Starling, que tornou possível a 

realização deste trabalho. 

Aos meus colegas de turma e amigos pelo o incentivo.  

À Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais por permitir o meu livre acesso 

às suas dependências durante o desenvolvimento deste trabalho.  

A todos que, de alguma forma, contribuíram para a realização desta monografia. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

καὶ γνώσεσθε τὴν ἀλήθειαν, καὶ ἡ ἀλήθεια 

ἐλευθερώσει ὑμᾶς. [e conhecereis a verdade, e a verda-

de vos libertará]. (Jo 8, 32). 



RESUMO 

 

Este trabalho consiste no estudo dos escritos apócrifos do Novo Testamento, das heresias e do 

gnosticismo. Nosso foco principal é expor um breve conhecimento sobre esses três conceitos 

levando em conta os seus aspectos religiosos e filosóficos, a fim de trazer esses temas para a 

atualidade mostrando a importância deles na construção do pensamento ético e moral do ser 

humano. Mostraremos os motivos que levaram os textos apócrifos cristãos a ficarem de fora 

do cânone bíblico, bem como o comportamento dos primeiros Pais da Igreja com relação aos 

hereges. Trataremos da questão polêmica quanto à “falsa autoria” e o “falso conteúdo” das 

obras gnósticas expondo a posição dos acadêmicos com relação ao tema. Sobre o gnosticismo, 

falaremos a respeito de sua suposta origem, veremos o que é gnosis e quais os meios de com 

ela alguns acreditam atingir a salvação. Por fim, apresentaremos o impacto que o fenômeno 

gnóstico, místico e esotérico provocou na mente de grandes pensadores e intelectuais da mo-

dernidade e contemporaneidade, o que nos demonstra a importância do tema.  

 

Palavras-chave: Apócrifos, Heresias, Gnosticismo, Igreja, Cristianismo, Filosofia. 



ABSTRACT 

 

This work is the study of the apocryphal writings of the New Testament, of heresies and 

Gnosticism. Our main focus is to present a brief knowledge about these three concepts taking 

into account their religious and philosophical aspects, in order to bring these issues to the pre-

sent showing their importance in the construction of ethical thought and moral human being. 

We show the reasons the apocryphal Christians to remain outside the biblical canon, as well 

as the behavior of the early Church Fathers regarding the heretics. We will address the con-

troversial issue about the “false authorship” and “false content” of Gnostic works exposing 

the position of scholars on the issue. About Gnosticism, will talk about their supposed origin, 

we will see what is gnosis and what means of her some believe attain salvation. Finally, we 

will present, as a final point, the impact that the Gnostic phenomenon caused in the minds of 

great thinkers and intellectuals of modernity and contemporary, which shows us the relevance 

and importance of the theme. 

 

Keywords: Apocrypha, Heresies, Gnosticism, Church, Christianity, Philosophy. 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 9 

 

2 SOBRE OS APÓCRIFOS CRISTÃOS E AS HERESIAS .............................................. 10 

2.1 Por que os textos apócrifos cristãos não entraram no cânone? .................................... 11 

2.2 Falso conteúdo e falsa autoria: a posição dos acadêmicos com relação a autoridade 

apostólica dos escritos apócrifos ............................................................................................ 17 

2.3 Contra as heresias: a atitude dos Pais da Igreja para com os hereges ........................ 22 

 

3 GNOSIS E GNOSTICISMO .............................................................................................. 28 

3.1 O surgimento do gnosticismo .......................................................................................... 29 

3.2 A salvação pela gnosis ...................................................................................................... 33 

3.3 O renascimento do interesse pelo gnosticismo na modernidade e contemporaneidade38 

 

4 CONCLUSÃO ...................................................................................................................... 43 

 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 45 

 



9 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Além dos Quatro Evangelhos, do Livro de Atos, das Cartas de Paulo, das Epístolas 

gerais e do Livro de Apocalipse existem outros tantos escritos antigos sobre Jesus que não 

foram incluídas no cânone do Novo Testamento. O principal motivo para esta exclusão foi por 

que eles não foram reconhecidos como sendo relatos legítimos, autênticos e originais. Os pri-

meiros Pais da Igreja alegavam que a mensagem escondida por detrás desses livros não estaria 

de acordo com o ensinamento oficial e, por isso, deveriam ser banidos das mãos dos fiéis, 

pois eles contaminariam a mente daqueles que professavam a fé verdadeira em Jesus Cristo. 

Foram, assim, tachados de falsos escritos, blasfemos, ilegais e de não provirem de inspiração 

Divina. Ainda hoje muitos acreditam que tais escritos distorcem tudo aquilo que Jesus teria 

dito a seus apóstolos e discípulos.  

Sabe-se que a formação do cânone cristão não se deu de forma homogênea nos primei-

ros séculos de nossa era. Vários grupos de cristãos se debatiam sobre quais deveriam ser os 

verdadeiros ensinamentos deixados pelo Cristo. Dentre esses grupos, uns saíram vencedores e 

outros acabaram sendo rejeitados e banidos pelos seus rivais, justamente por que aquilo que 

eles ensinavam viria a se contrapor às certezas da fé do cânone sagrado. Logo, a doutrina pro-

ferida por esses grupos de cristãos “perdedores” eram, na visão dos “vencedores”1, incompa-

tível com o pensamento original e verdadeiro da revelação de Deus que trazia uma visão dis-

torcida de Jesus e de sua doutrina deixada pelos apóstolos. 

O objetivo principal do nosso estudo consiste em examinar um pouco dessa rivalidade 

e ao mesmo tempo expor brevemente o conhecimento da doutrina deixada por esses grupos de 

cristãos “perdedores”. Para tanto, no capítulo 2, faremos uma pequena introdução aos escritos 

apócrifos do Novo Testamento e, em seguida (2.1), examinaremos por que os livros apócrifos 

do Novo Testamento ficaram de fora do cânone bíblico. No segundo tópico (2.2) mostraremos 

os esforços dos líderes da Igreja em tentar refutar os hereges em prol da defesa de seus ideais 

de fé e, por último (2.3), veremos a posição dos acadêmicos quanto a veracidade e autentici-

dade dos Evangelhos Apócrifos. No terceiro capítulo faremos uma abordagem sobre o gnosti-

cismo, seu significado e sua suposta origem (3.1), da gnosis enquanto proposta de salvação 

(3.2) e, finalmente (3.3), da influência que grandes pensadores e intelectuais da modernidade 

e contemporaneidade tiveram sobre o fenômeno gnóstico. 

                                                            
1 Referência a Walter Benjamin à história dos vencidos e dos vendedores. 



10 
 

2 SOBRE OS APÓCRIFOS CRISTÃOS E AS HERESIAS 

 

Quando alguém ouve falar em “apócrifo” e “heresia” logo associa a esses dois termos 

algo de falso, negativo, rejeitado, ideias contrárias à doutrina estabelecida pela Igreja. Tais 

conceitos são assimilados pelo senso comum que ignora o que eles representam exatamente, 

servindo-se deles apenas como um meio de contrapô-los ao ideal tradicional de fé, o que gera 

falta de interesse pelo estudo profundo do assunto. Mas, felizmente, há pessoas que ainda se 

interessam por esses temas. 

Mesmo impregnados de pré-conceitos e descriminações, o estudo dos apócrifos e das 

heresias cristãs cresce a cada dia (embora ainda pouco difundido no Brasil) e são abordados 

em diversas áreas do conhecimento. Tais temas vêm sendo analisados e discutidos por muitos 

e hoje se têm chegado à conclusão de que eles são importantes para compreender a origem e o 

processo de formação do cânone da Igreja e do cristianismo. Talvez por conta do processo de 

secularização as portas para novas perspectivas sobre esses assuntos se abram. Pensando nisso 

é que decidimos examinar e investigar esses dois temas com o objetivo de conduzir a uma 

reflexão sobre aquilo que durante séculos foi ignorado pela elite clerical.  

O foco do nosso primeiro estudo será sobre os Apócrifos do Novo Testamento. Com 

relação ao termo “apócrifo”, comumente se atribui a ele o significado de livros cujo conteúdo 

e autoria são falsos, inautêntico ou sem autoridade divina. Todavia, do grego ἀπόκρυφον 

(apócrifon) significa literalmente “oculto”, “escondido”, “secreto”. Essa palavra era usada 

para indicar aquilo que se encontra em segredo. Antigamente os Apócrifos faziam parte de um 

grupo particular de judeus e cristãos helenistas do primeiro e segundo século. Segundo esse 

grupo, tais escritos conteriam uma revelação secreta de algo esotérico que exigia do leitor 

uma iniciação especial para decifrar seu conteúdo. Paulo na Carta aos Colossenses, por 

exemplo, utiliza desse termo para se referir ao pleno entendimento dos mistérios de Deus-Pai 

e do Cristo, no qual “todos os tesouros da sabedoria (sophías) e do conhecimento (gnóseos) 

[estão] ocultos (apócrifoi)”2. Foi somente mais tarde, com os Pais da Igreja, que esse termo 

ganhou um sentido pejorativo significando “obras falsamente atribuídas a um personagem 

bíblico importante”. Já com relação à palavra “heresia” (do grego αἵρεσις) significa literal-

mente “escolha”. 

 

                                                            
2 Cl 2, 3. (ARA). 



11 

2.1 Por que os textos apócrifos3 cristãos não entraram no cânone? 

Para a maioria dos cristãos, não há dúvidas de que um dos critérios fundamentais utili-

zados pela Igreja na escolha dos livros da Bíblia foi a autoridade apostólica deles e a presença 

do Espírito Santo em suas composições. O Concílio de Trento [1545-1563] – uns dos concí-

lios ecumênicos mais longos de toda a História da Igreja Católica – por exemplo, declarava 

“ao mesmo tempo santos e canônicos os livros da Bíblia porque, ‘escritos sob a Inspiração do 

Espírito Santo, têm a Deus por autor e, como tais, foram confiados à Igreja’.”4 O artigo 3 do 

catecismo católico diz que Deus inspirou seus autores a escreverem os livros sagrados, “ser-

vindo-se deles, na posse de suas faculdades e capacidades, para que, agindo Ele neles e por 

eles, pusessem por escrito, como verdadeiros autores, tudo aquilo e só aquilo que Ele que-

ria.”5. Logo, todos os outros livros que não tiveram um reconhecimento sagrado são, para a 

Igreja, falsos escritos, mentirosos, blasfemos e não de inspiração divina. Assim, apenas os 

textos canônicos6 ensinam fielmente e sem erros a única e pura verdade que Deus deixou aos 

homens para a sua salvação. Bem, isso é o que aprendemos pela tradição da Igreja e que a 

maioria dos fieis aceitam como sendo justo e verdadeiro. Porém, existem relatos históricos 

importantes, mas pouco divulgados, mostrando que a aceitação de um livro e a exclusão de 

outro parece estar mais ligada a um ato humano de discriminação ao invés de uma ordem di-

vina.  

Ao examinarmos mais de perto o processo histórico de formação do cânone do Novo 

Testamento vemos que, na verdade, o que houve durante vários séculos foi uma disputa polí-

tica e ideológica na escolha da coleção de livros santos. Temos a informação de que Marcião 

de Sinope7 [c. 85-160 d.C.], por volta do ano 140 d.C., foi o primeiro a reunir um conjunto 

fechado de Escrituras reservado aos poucos livros de seu interesse particular. Seu cânone ins-

pirado continha apenas onze livros – uma versão do Evangelho de Lucas, algumas Cartas de 

Paulo e um texto de sua própria autoria8. 

3 A coleção de livros Apócrifos do Novo Testamento é muito maior do que o da Bíblia canônica. Enquanto te-

mos 27 livros oficializados pela Igreja, hoje podemos contabilizar mais de 80 obras Apócrifas, onde se incluem 

evangelhos, atos, epístolas, apocalipses, tratados, orações, etc. 
4 ROBERT, Adolphe et al. Introdução à Bíblia: introdução geral: Antigo Testamento. Tradução portuguesa do 

Instituo Teológico Pio XI, vol. I. São Paulo: Herder, 1967, p. 35. 
5 Art. 3, II, 106. (VATICAN, 2015). 
6 Ou seja, o conjunto de livros que compõe as regras de fé da Igreja, origem literal da palavra grega kanón que 

significa “regra”, “norma”, “medida”, “ordem”. 
7 Marcião foi um teólogo cristão do século II d.C. Ele foi considerado herege pelos Pais da Igreja e suas obras 

condenadas. 
8 Marcião teria composto um livro chamado Antíteses, preservado apenas nas citações de seus oponentes. 



12 
 

Um pouco mais tarde os Pais da Igreja, seguindo o exemplo de Marcião, começaram a 

estipular quais os livros que deveriam ou não fazer parte do cânone Sagrado. Todavia, a esco-

lha deles não foi homogênea. Clemente de Alexandria [150-215], por exemplo, chegou a atri-

buir uma inspiração divina a obras de autores considerados por outros escritores da Igreja 

como não inspirados. O bispo de Alexandria considerava a Epístolas de Clemente de Roma, a 

Epístola de Barnabé, assim como o Apocalipse de Pedro e o Pastor de Hermas9 como livros 

inspirados.10 Ele também cita palavras11 que supostamente teriam sido ditas por Jesus, mas 

que não constam no novo testamento canônico. Porém, o mais curioso é que Clemente inclui 

em seu cânone de livros inspirados textos de autores não cristãos. Ele acreditava que todas as 

passagens, palavras, frases ou parágrafos que contivesse uma moral religiosa verdadeira fos-

sem sem dúvida inspiradas por Deus. Mergulhado no ambiente helenístico e influenciado pe-

las ideias neoplatónicas, Clemente de Alexandria considerou as palavras do poeta grego Or-

feu, do filósofo Platão e de Metrodoro12 como “divinamente inspiradas”13. 

Um pouco mais conservador na escolha do cânone cristão, outro importante membro 

da Igreja primitiva, Orígenes de Alexandria [c. 185-254] – considerado por muitos autores 

contemporâneos como “o mais completo conhecedor da Bíblia entre todos os escritores da 

Igreja Primitiva”14 – fala da multiplicidade dos evangelhos existentes em sua época ao mesmo 

tempo em que apoia aqueles cuja Igreja outrora aprovara: “A Igreja possui quatro evangelhos; 

os hereges têm numerosíssimos, (...) Mas, em todas essas questões não aprovamos nenhum, 

exceto os que a Igreja aprova, ou seja, apenas quatro Evangelhos Canônicos”15. (Tradução 

nossa).16 Embora Orígenes se apoie por completo na tradição canônica creditada pelos seus 

antecessores, sua posição com relação a outros textos cristãos nos deixa dúvidas. A Carta aos 

Hebreus, 2 Pedro, Judas, 2 e 3 João, embora as utilize e as cite em seus escritos, Orígenes 

                                                            
9 O Pastor de Hermas, uma obra literária cristã do século II citada por Atanásio de Alexandria [295-373] cerca 

do ano 350 d.C foi tida como inspirada por Deus até o século IV. Ela fez parte, por exemplo, do Códex Sinaítico 

do Novo Testamento, até que mais tarde foi reconhecida como sendo obra não de um apóstolo, mas do irmão de 

Pio, um bispo de Roma que viveu na metade do segundo século (cf. EHRMAN, 2008, p. 223). 
10 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New 

York: Oxford University Press, 1987, p. 134. 
11 Tais palavras são chamadas de ágrafos, isto é, o que não está escrito e aparecem ocasionalmente em suas obras 

como inspiradas. 
12 Metrodoro foi um membro da escola epicurista. 
13 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New 

York: Oxford University Press, 1987, p. 134. 
14 WALKER apud PAROSCHI, Wilson. Crítica Textual do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1993, p. 

72. 
15 Hom. Lc. I, 1, 2. (ORIGEN, 1996). 
16 The Church has four Gospels. Heretics have very many. (...) But in all these questions approve of nothing but 

what the Church approves of, namely only four canonical Gospels. 



13 
 

não está totalmente certo de suas legitimidades17. Outros livros, tais como o Evangelho dos 

Hebreus, a Epístola de Barnabé, a epístola de Clemente de Roma, os Atos de Paulo, A Prega-

ção de Pedro e, inclusive O Pastor de Herma são considerados por Orígenes como obras legí-

timas, porém de inspiração privada. Já os considerados “apócrifos” devem ser todos rejeita-

dos18. Há casos ainda em que a inspiração de um escrito interpretada por Orígenes entra em 

conflito com a de outro Pai da Igreja, como no caso da Carta de Aristeu (uma obra grega 

pseudoepígrafa da tradição Judaica produzida no século II). Segundo a interpretação de Cle-

mente de Alexandria essa carta teria sido inspirada por Deus, mas Orígenes discorda disso19.  

Mais tarde, no século IV, o historiador apologético Eusébio [ca. 265-339], natural de 

Cesárea, formula de forma mais categórica a relação dos livros reconhecidos pela Igreja como 

inspirado. Porém, assim como Orígenes, o mesmo se ateve a se apoiar na tradição de seus 

antecessores. Sua lista de livros contém: 1) os aceitos por todas as Igrejas, ou seja, os quatro 

Evangelhos mais o Livro de Atos, as Cartas de Paulo, a Primeira Epístola de João, Pedro e, 

quem sabe, o Apocalipse de João20; 2) os que são genuinamente suspeitos, como no caso das 

Epístolas de Tiago, de Judas, segunda de Pedro e a segunda e terceira de João; 3) os que de-

vem ser rejeitados como ilegítimos, nos quais dentre eles se destacam os Atos de Paulo, O 

Pastor de Hermas, o Apocalipse de Pedro, a Epístola de Barnabé, uma obra chamada Ensi-

namento dos Apóstolos e, se julgar oportuno, o Apocalipse de João; 4) por fim, aqueles que 

devem ser desconsiderados por inteiro, isto é, os “apócrifos”, que são os livros não apoiados 

pela ortodoxia, os que seriam invenções de hereges e que, portanto, deveriam ser rechaçados 

“como completamente perverso e ímpio”21.   

A contribuição dada por Clemente de Alexandria, Orígenes e Eusébio foi, sem dúvida, 

importante nos preparativos para o processo do desenvolvimento final do cânone oficial da 

Igreja que ganhou força no decorrer da idade média. Tal elenco serviu de base para que seus 

sucessores utilizassem do mesmo critério de inspiração como um meio artificioso para apoiar 

ou descriminar uma obra cristã como verdadeira ou falsa. Exemplo disso é Agostinho, bispo 

                                                            
17 ROBERT, Adolphe et al. Introdução à Bíblia: introdução geral: Antigo Testamento. Tradução portuguesa do 

Instituo Teológico Pio XI, vol. I. São Paulo: Herder, 1967, p. 46. 
18 ROBERT, Adolphe et al. Introdução à Bíblia: introdução geral: Antigo Testamento. Tradução portuguesa do 

Instituo Teológico Pio XI, vol. I. São Paulo: Herder, 1967, p. 46. 
19 Cf. HENGEL, Martin. The Septuagint as Chistian Scripture: Its Prehistory and the Problem of Its Canon. 

Translated by Mark E. Biddle. New York: T&T Clark, 2002, p. 12. 
20 Durante vários séculos o Apocalipse de João foi considerado uma obra duvidosa ficando de fora do cânone de 

algumas Igrejas como a de Laodicéia e de Antioquia que não o viu como sendo obra do apóstolo João. (Cf. RO-

BERT, 1967, p. 47). Epifânio, por exemplo, toma conhecimento de uma seita herética do século II d.C., a Alogi, 

que atribuía a autoria do Apocalipse de João a Cerinto, um gnóstico judeu-cristão do século II. (Cf. Epifânio, 

Panarion, 51, 1-35). 
21 Hist. Ecles. 3, 25. (EUSEBIUS, 1929). 



14 
 

de Hipona que no século IV estabelece uma norma preferencial para os livros canônicos a fim 

de superar as dúvidas de seus antecessores. Em sua obra De Doctrina Chistiana (A Doutrina 

Cristã), concluída por volta do final do ano 426 ou no início de 427, lê-se: 

 

Eis o método que se há de observar no discernimento das Escrituras canônicas: os 

livros que são aceitos por todas as igrejas católicas se anteponham aos que não são 

aceitos por algumas. Por outro lado, entre os livros que algumas igrejas não admi-

tem, prefiram-se os que são aceitos pelas Igrejas mais numerosas e importantes aos 

que são unicamente aceitos pelas igrejas menos numerosas e de menor autorida-

de.22 
 

Cirilo de Jerusalém [313-386], bispo sucessor de Máximo III, excomunga os apócrifos 

como falsos escritos que corrompem a mente das pessoas. O mesmo faz severas críticas ao 

Evangelho de Tomé assim como ás pessoas que o lerem, e, sem delongas, está apto a determi-

nar aos fiéis somente a leitura dos textos outrora já pré-estabelecidos pela Igreja ortodoxa:  

 

No Novo Testamento há quatro evangelhos, e somente quatro; quaisquer outros são 

falsos e prejudiciais. Os maniqueus escreveram outro, o Evangelho de Tomé, que, 

embora seja perfumado e mascarado com o nome do Evangelho, corrompe a alma 

dos simples. Você também deve aceitar os Atos dos doze apóstolos e, além das sete 

epístolas católicas de Tiago, Pedro, João e Judas; e, finalmente, para definir o selo 

em todos eles, as catorze epístolas de Paulo, que formam o último trabalho dos dis-

cípulos. Trate todos os outros livros como secundário. Aqueles que não são lidos nas 

Igrejas você não deve ler, além disso, deve privá-los, como já foi dito. Isso é tudo o 

que precisa ser dito sobre este assunto.23 (Tradução nossa).24 

 

A adesão dos livros que hão de ser lidos como inspirados nas Igrejas (em destaque pa-

ra as Igrejas fundadas no Ocidente) e a condenação daqueles que deverão compor o index 

librorum prohibitorum ganha um caráter unânime a partir do início do século V. Parece que 

agora o desejo de se obter um cânone oficial, seguro e totalmente digno de fé começa a ser de 

fato alcançado. Em 20 de fevereiro de 405, mais ou menos 22 anos antes da publicação final 

de De Doctrina Chistiana de Agostinho, o papa Inocêncio I divulga uma carta25 endereçada a 

Exuperius (bispo de Toulouse) contendo uma lista de livros que poderiam ser aceitos e os que 

não deveriam fazer parte do cânone bíblico. Com relação ao do Novo Testamento, de acordo 

                                                            
22 A Doutrina Cristã, 2, 8, 12. (AGOSTINHO, 2002). 
23 Catequese, 4, 36. (YARNOLD, 2000). 
24 In the New Testament there are four gospels, and only four; any others are spurious and harmful. The Mani-

chees wrote another, the Gospel of Thomas, which, being scented and painted with the name of gospel, corrupts 

the souls of the simple. You should also accept the Acts of the twelve apostles, and in addition the seven catholic 

epistles of James, Peter, John and Jude; and finally, to set the seal on them all, the fourteen epistles of Paul, 

which form the last work of the disciples. Treat any other books as secondary. Those which are not read in 

churches you should not read privately either, as you have already been told. This is all that needs to be said on 

this subject. 
25 Consulenti tibi, n. 7. 



15 
 

com Inocêncio deve ser rejeitado e condenado “todos os que têm aparecido (além do nosso 

Novo Testamento) ‘sob os nomes de Mateus, Tiago Menor, Pedro, João, André, Lêucio’”, 

inclusive os escritos dos filósofos Xenocárides e Leônidas.26  

Outro documento latino chamado Decretum Gelasianum cuja autoria é incerta, mas 

que a tradição atribui ou ao papa Gelásio [c. 492- 496], ou a Dâmaso I [c. 366-384] ou a 

Hormisdas [c. 514-523]27 é talvez o catálogo mais extenso de escritos bíblicos. Dividido em 

cinco partes, além de oferecer um elenco dos livros aceitos do Antigo Testamento e do Novo 

Testamento, a última parte contém uma longa lista de condenação dos escritos apócrifos (que 

ao todo somam mais de sessenta títulos) e de autores heréticos (cerca de trinta e cinco nomes). 

No início da lista o autor emite uma ordem para a Igreja romana deixando bem claros quais 

escritos devem ser evitados: 

 

Todos os outros escritos (isto é, os que não fazem parte do cânone) compilados ou 

reconhecidos pelos hereges ou cismáticos, de modo algum recebe a Igreja Católica 

Apostólica e Romana. Destes, devemos mencionar alguns que nos vem à memória, 

os quais os católicos devem evitar.28 (Tradução nossa).29 

 

Devemos considerar também a lista canônica do patriarca de Nicéforo [c. 809-818] de 

Constantinopla que traz um catálogo contendo 60 livros. Outros documentos interessantes, 

como uma enumeração de cinco “falsos Evangelhos” apócrifos de uma fonte hebraico-

samaritano30 em uma secção sobre a era romana31 e um manuscrito siríaco romano hagiográ-

fico datado cerca de 875 d.C. que certamente também pertenceu a uma comunidade de sama-

ritanos. Neste, por exemplo, contém a informação de que “em uma das aldeias dos samarita-

nos (...) os da heresia dos herodianos (...) recebem apenas o Evangelho de Marcos, o evange-

lista, as três Cartas de Paulo, e quatro livros de Moisés’.”32 (Tradução nossa).33   

Por último, talvez o documento histórico mais importante que traz informações a res-

peito da formação do cânone do Novo Testamento seja o chamado Canon de Muratori ou 

                                                            
26 KIDD, B. J. History of the Church to A.D. 461. Oxford: Clarendon Press, 1922, p. 8. 
27 Alguns acreditam que essa obra não deva ser de um papa, mas uma compilação particular elaborada não em 

Roma, mas na Itália no início do século VI. (METZGER, 1989, p. 188). 
28 Decretum Gelasianum, 5. (DOBSCHÜTZ, 1912). 
29 Cetera quae ab hereticis sive scismaticis conscripta vel praedicata sunt, nullatenus recipit catholica et aposto-

lica Romana ecclesia; e quibus pauca, quae ad memoriam venerunt et a catholicis vitanda sunt. 
30 Samaritan Hebrew Chronicle II. 
31 Cf. METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. 

New York: Oxford University Press, 1987, p. 188. 
32 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New 

York: Oxford University Press, 1987, p. 189, nota 61. 
33 “in one of the villages of the Samaritans... those of the heresy of the Herodians... receive only Mark the Evan-

gelist, three letters of Paul, and four books of Moses”. 



16 
 

Fragmento de Muratori. Publicado em 1740 por Muratori (o editor), este documento34 – que 

teria sido composto originalmente no final do segundo século35 – apresenta um catálogo ou 

uma lista formal dos livros aceitos e rejeitados nas Igrejas, trazendo uma espécie de “introdu-

ção ao Novo Testamento” acrescido de “informações históricas e reflexões teológicas”.36 

Com relação à nomeação dos escritos canônicos de Muratori, os Quatro Evangelhos (linha 1-

33) estão entre os que devem ser aceitos universalmente em todas as Igrejas, sendo que na 

ordem o de Mateus vem em primeiro, depois o de Marcos, o de Lucas e o de João. Segue na 

nomeação do autor o livro de Atos dos Apóstolos (linha 34-39) atribuído a Lucas, treze Epís-

tolas de Paulo (linha 39-68), duas Epístolas de João e a de Judas (linha 68-71), e mais dois 

Apocalipse (linha 71-80): o de Pedro (recusado por algumas Igrejas) e o de João. O Pastor de 

Hermas também aparece como permitido de ser lido particularmente nas Igrejas. Vejam que 

ficou de fora a Epístola aos Hebreus, 1 e 2 Pedro, a Terceira Epístola de João e Tiago. Entre 

os apócrifos são nomeados vários livros atribuídos a hereges cristãos do século II que devem 

ser totalmente rejeitados, sendo uns deles, a Epístola aos Laodicenses37 e a Epístola aos Ale-

xandrinos.38 

Ao final destas breves considerações podemos concluir que a formação do cânone de 

livros inspirados do Novo Testamento, seu reconhecimento sagrado e sua autoridade santa se 

deram não por intermédio de uma ordenação divina, mas por uma escolha deliberada em gos-

tos particulares de acordo com interesses de fé privada. Os primeiros cristãos escolheram so-

mente os livros que eram de acordo com seus interesses de fé, deixando de lado todos àqueles 

os quais, em suas mentes, não tiveram uma inspiração do Espírito Santo. 

 

 

 

                                                            
34 Hoje possuímos apenas uma cópia do Fragmento de Muratori (MS J. 101 sup.) datada do oitavo século escrita 

anonimamente, provavelmente por um monge escriba, que se encontra preservado na Biblioteca Ambrosiana em 

Milão. 
35 Davidson arrisca uma data mais precisa (170 d.C.). Para saber mais sobre a datação do manuscrito, veja: ME-

TZGER, 1987, p. 191; TREGELLES, 1867, p. 1-2; MORALDI, 1996, p. 17 e DAVIDSON, 1878, p. 141. 
36 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New 

York: Oxford University Press, 1987, pp. 194-195. 
37 Cl 4, 16. (ARA). 
38 Quanto a epístola aos laodicenses, esta seria uma versão alterada da epístola aos Efésios forjada em nome do 

apóstolo Paulo e, portanto, deveria ser proibida (DAVIDSON, 1878, p. 142.). Já com relação a Epístola aos 

Alexandrinos, embora alguns estudiosos conjecturassem que seja a Epístola aos Hebreus, nada podemos afirmar 

acertadamente, pois nenhuma evidência dessa carta chegou até nós. (METZGER, 1987, pp. 195-199; DAVID-

SON, 1878, pp. 141-143 e TREGELLES, 1867). 



17 
 

2.2 Falso conteúdo e falsa autoria: a posição dos acadêmicos com relação a autoridade 

apostólica dos escritos apócrifos 

 

Conforme vimos anteriormente, a história de formação e composição do cânone cris-

tão foi repleta de disputas ideológicas e políticas. Nada de uma unanimidade e muito menos 

uma pré-eleição pacífica entre os Pais da Igreja com relação à escolha dos livros santos. Mas 

apesar dentre todos esses impasses, o fator mais importante que fez com que os escritos apó-

crifos ficassem de fora do cânone oficial da Igreja Católica foi à questão da não autoridade 

apostólica deles. 

Para os primeiros padres da Igreja qualquer escrito cristão que não fossem àqueles que 

eles acreditavam ter vindo diretamente das mãos de um apóstolo ou discípulo de Jesus não era 

digno de verdade e inspiração, mas sim de falsificação. Todos os outros evangelhos que circu-

lavam entre os séculos II e IV sob o nome de Tomé, Judas, Felipe, Tiago, Pedro, Maria Ma-

dalena, João, Bartolomeu, e etc., foram escritos não por eles mesmos, mas por autores anô-

nimos que conferiam a esses escritos nome de pessoas que supostamente estiveram próximas 

de Jesus e seus discípulos. Por causa disso, tais livros deveriam ser destruídos, pois seus con-

teúdos, segundo os Pais da Igreja, prostituiriam o verdadeiro significado da palavra de Deus. 

Hoje, ainda há estudiosos que concordam com os argumentos dos Pais da Igreja. Eles 

alegam não haver nada nesses apócrifos que corrobore com a construção histórica e apostólica 

do Cristianismo. O teólogo e professor Craig Alan Evans, por exemplo, faz uma forte crítica 

quanto à questão da autenticidade e originalidade de alguns textos Apócrifos. Em uma de sua 

análise está o célebre Evangelho de Tomé39. Após analisar este Evangelho, Evans chega à 

conclusão de que se trata, muito possivelmente, de uma falsificação tardia. Bem, estudiosos 

como Stephen J. Patterson, Hans Gebhard Bethge, Richard Smoley, Helmut Koester, Ron 

Cameron, James M. Robinson, Marvin Meyer e outros acreditam que o Evangelho de Tomé 

apresenta materiais autênticos, autônomos e distintos da tradição sinótica40. Este, em sua for-

ma original, pode ser mesmo até mais antiga do que os Quatro Evangelhos. Koester, por 

exemplo, defende que o Evangelho de Tomé preserva algumas tradições palestinas indepen-

dentes do primeiro século. Ele acredita que sua forma mais original ficaria em torno do ano 50 

                                                            
39 O Evangelho de Tomé é uma coleção de ditos de Jesus. Hoje existem duas cópias deste Evangelho, sendo uma 

versão fragmentária em grego (Oxyrhynchus Papyri 1, 654 e 655) datada do século II d.C., e uma versão em 

copta (NHC II, 2) pertencente a Biblioteca de Nag Hammadi datadas do século IV a.C. 
40 Cf. PATTERSON, Stephen J; BETHGE, Hans-Gebhard; ROBINSON, James M. The Fifth Gospel New Edi-

tion. The Gospel of Thomas Comes of Age. New York: T&T Clark, 2011. 



18 
 

d.C. Semelhante, Meyer afirma que os ditos de Tomé pode muito bem pertencer ao século I.41 

Evans, por sua vez, discorda desses autores. Segundo ele, o Evangelho de Tomé não oferece 

evidências válidas suficientes para que possamos datá-lo no primeiro século do Cristianismo, 

pelo contrário, esse evangelho, diz Evans, “só poderá levar a uma visão distorcida do Jesus 

histórico”42. 

A partir da análise de elementos recolhidos de materiais canônicos e extracanônicos, 

Evans chega à conclusão de que é difícil acreditar que o Evangelho de Tomé tenha sido es-

crito antes de meados do século II.43 Ele alega ser claro a dependência de Tomé aos Evange-

lhos do Novo Testamento, sobretudo com os de tradição cristã oriental siríaca, e não ao con-

trário. Em sua opinião, o Evangelho de Tomé não teria sido escrito originalmente em grego e 

mais tarde traduzido para o copta, como defendem os outros acadêmicos. Para Evans, o Evan-

gelho de Tomé não passa de uma interpolação posterior totalmente dependente de uma versão 

harmonizada dos Quatro Evangelhos feita por Taciano [c. 120-180] em língua siríaca deno-

minada Diatessaron.44 Evans chega a essa conclusão através do estudo feito pelo professor 

Nicholas Perrin que traduziu a versão copta de Tomé para o grego e para o siríaco e os resul-

tados obtidos se mostraram familiares ao texto de Taciano. Logo, ai estaria à prova de que o 

Evangelho de Tomé não pode ser considerado fonte segura para um pesquisador tentar recons-

tituir os verdadeiros ensinamentos de Jesus.  

Um primeiro problema que se observa no estudo de Evans – bem como a de outros 

acadêmicos45 – é que ele parte do pressuposto de que os Evangelhos Canônicos foram escritos 

originalmente no século I, décadas após a morte de Jesus histórico.46 Bom, quanto a esse ar-

gumento devemos ficar atentos por que não existe nenhum manuscrito ou autógrafo original 

do Novo Testamento cuja data remete ao século I. Um segundo problema, que por sinal levan-

tado por alguns críticos47, é utilizar as histórias dos Evangelhos para definir a origem do cris-

tianismo. Ora, não há provas de que toda a narrativa sobre Jesus e seus apóstolos presente nos 

                                                            
41 Cf. MEYER, Marvin. Nag Hammadi Scriptures. New York: HarperOne, 2007. 
42 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o Evangelho. Tradução de Eliza-

beth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 70. 
43 Cf. EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. Tradução de 

Elizabeth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 181. 
44 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. Tradução de Eliza-

beth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 70. 
45 Principalmente os dos membros do Jesus Seminar (grupo de estudo do Novo Testamento fundado por Robert 

Funk em 1985). 
46 Cf. EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. Tradução de 

Elizabeth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 173. 
47 Cf. CAMERON, Ron; MILLER, Merrill P. Redescribing Christian Origins. Leiden • Boston: Brill, 2004, p. 

2-4. (Society of Biblical Literature Symposium Series). 



19 
 

Quatro Evangelhos são relatos verdadeiros, ou seja, aquilo que de fato aconteceu48. Qualquer 

um pode ver que esses livros são recheados de parábolas, provérbios, metáforas, personifica-

ções, figuras de linguagens, símbolos e etc. (Que, por conseguinte, são métodos muito co-

muns utilizados em várias culturas antigas como forma de expressar, por meio de analogias, 

uma sabedoria de ordem superior, e é muito provável que os escritores dos Evangelhos utili-

zaram desses métodos para falar do conhecimento dos mistérios Divinos).  

Mas, embora muitos estudiosos dedicassem vários anos de trabalho e pesquisa na ten-

tativa de encontrar nos Quatro Evangelhos evidências que comprovem a origem histórica de 

Jesus, na verdade, o que eles conseguiram até hoje foi uma bela dor de cabeça. O que a maio-

ria deles fazem, por exemplo, é, através de recursos textuais hipotéticos com base nas evidên-

cias externas e internas tardia do texto do Novo Testamento grego, transferir o sentido de uma 

palavra grega para o seu equivalente em hebraico ou aramaico (língua materna de Jesus)49. 

Mas essa é uma tarefa perigosa e o risco de se cometer falácias é enorme50, pois além de al-

gumas palavras não trazerem um correspondente exato em outras línguas, o longo processo de 

transmissão e as centenas de milhares de variantes textuais presente nos diversos manuscritos 

gregos (embora muitas delas não tragam grandes consequências) dificultam a reconstrução do 

texto inicial. Um especialista no assunto diz: “Os manuscritos originais que deixaram as me-

sas dos autores estão perdidos. Mesmo se os tivéssemos, ainda não seriam capazes de verifi-

car, à medida que os próprios autores podem ter introduzido variantes para a transmissão.”51 

(Tradução nossa).52  

Observa-se também no estudo de Evans que ele assume, algumas vezes, uma postura 

um tanto quanto radical e conservadora ao afirmar que “não é provável que informações anti-

gas e confiáveis a respeito de Jesus histórico não encontrado nos escritos do Novo Testamento 

tenham sido preservadas em alguns dos escritos do século II.”53 Outro teólogo famoso que 

também trabalha na reconstrução ou recuperação do Jesus histórico, o padre católico John P. 

Meier defende um argumento bem parecido com o de Evans. Segundo ele há pouquíssimas 

fontes para além dos Quatro Evangelhos que possa ser útil para o conhecimento do Jesus his-

                                                            
48 Há quem defende que negar completamente a história bíblia é perder a nossa tradição. (Cf. DAVIES apud 

CAMERON; MILLER, 2004, p. 4). 
49 Cf. JEREMIAS, J. Teologia do Novo Testamento. Tradução de João Rezende Costa, São Paulo: Hagnos, 

2008. 
50 A tradução grega do Antigo Testamento, a Septuaginta (grego= εβδομηκοντα) é um exemplo disso. 
51 WACHTEL, Klaus; HOLMES Michael W. The Textual History of the Greek New Testament: Changing 

Views in Contemporary Research. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2011, p. 11. 
52 The original manuscripts as they left the authors’ desks are lost. Even if we had them, we would still not be 

able to check the extent to which the authors themselves may have introduced variants into the transmission. 
53 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. Tradução de Eliza-

beth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 53. 



20 
 

tórico e, contudo, acrescenta que as informações sobre Jesus fornecidas pelos textos do Novo 

Testamento apócrifo são “em grande parte, fantasia.”54 Bom, de fato é muito pouco provável 

que o leitor encontre fatos e acontecimentos históricos da vida de Jesus e de seus apóstolos, 

principalmente nas obras gnósticas. Não! Cremos que esses textos não são fontes seguras para 

esse tipo de estudo. Na verdade, o grande propósito de suas narrativas é transmitir um tipo de 

conhecimento oculto e esotérico, não histórico. Assim, não podemos afirmar que o conteúdo 

mítico narrado nesses textos são fantasias e distorções dos fatos reais e concretos da vida de 

Jesus. 

Vimos que Evans, Meier e outros estudiosos defendem que todos os Evangelhos fora 

os do Novo Testamento teriam sidos escritos muito tempo depois da morte de Jesus. Quanto a 

isso, em primeiro lugar, vale lembrar que muito daquilo que foi transmitido no primeiro sécu-

lo através da tradição oral (predominantemente comum no ambiente cultural onde o Novo 

Testamento foi transmitido) pode ter sido preservado e utilizado na composição das obras 

apócrifas do segundo século. Em segundo lugar, de acordo com vários pesquisadores, as có-

pias mais antigas dos Evangelhos canônicos indicam que eles não foram escritos por seus 

respectivos autores55. 

Muito se têm discutido hoje sobre a autoria dos Evangelhos Canônicos. Quem os es-

creveu foram realmente Mateus, Marcos, Lucas e João? Vários estudiosos acreditam que mui-

to provavelmente não. Os Quatro Evangelhos não teriam sidos escritos nem por Mateus, nem 

por Marcos, nem por Lucas e tão pouco por João. Há ainda quem sugira que os apóstolos nem 

ao menos ficaram sabendo que seus nomes foram grafados nesses livros que hoje lemos e 

acreditamos serem de autoria dos mesmos. Por exemplo, o professor e pesquisador americano 

do Novo Testamento, mestre e doutor em Princeton Theological Seminary, Bart D. Ehrman, 

defende que os Quatros Evangelhos circulavam entre as comunidades sem autoria até pelo 

menos o ano 150. Seus autógrafos só foram aparecer por volta do ano 180/185, primeiramente 

com o Bispo Irineu, pois antes desse período não havia a necessidade ou a preocupação com a 

autoria deles.56 Segundo Ehrman57, devido ao grande número de evangelhos existentes naque-

la época os Pais da Igreja passaram a atribuir nomes de autores que a tradição dizia estarem 

                                                            
54 MEIER, John P. A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Vol. 4: Law and Love. New haven and 

london: Yale University Press, 2009, p. 13. 
55  STROUMSA, Guy. Hidden Wisdom: Esoteric Traditions and the Roots of Cristian Mysticism. Leiden-

Boston, 2005, p. 81-83. (Studies in the History of Religions Vol. 70). 
56 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We 

Think They Are. New York: Harper Collins, 2011. 
57 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We 

Think They Are. New York: Harper Collins, 2011. 



21 
 

próximo de Jesus a fim de legar autoridade à mensagem contida neles. O intuito era mostrar 

que os textos que eles possuíam eram mais verdadeiros do que outros. De fato as fontes histó-

rias mais antigas corroboram com tais argumentos. Para termos uma ideia, um dos primeiros 

representantes da Igreja a citar alguns versículos dos evangelhos em suas obras foi o teólogo 

cristão Justino Martin [100-165]. Mártir em momento algum atribui a eles uma autoria, pelo 

contrário, o mesmo os chama de “Memórias dos Apóstolos”58. Papias [c. 70-140], outro im-

portante escritor eclesiástico, faz referência a Marcos e Mateus alegando que ambos escreve-

ram sobre Jesus, mas não diz que tais escritos se referem aos Evangelhos de Marcos e Mateus 

que possuímos hoje, pelo contrário, diz Papias que os registros de Mateus, por exemplo, con-

tinham não atos e experiências da vida de Jesus, mas uma coleção de ditos evangélicos (“orá-

culos do Senhor”) escritos em língua hebraica (ou aramaica?), não em grego.59 Steve Mason – 

professor de história e estudos religiosos, autor do livro Josephus, Judea, and Christian Ori-

gins: Methods and Categories – está de acordo com Ehrman ao escrever: “os Evangelhos do 

Novo Testamento são textos anônimos; eles recebem o rótulo (de Mateus, Marcos, Lucas e 

João) por volta de meados do século II.”60 (Tradução nossa)61. Graham N. Stanton, um proe-

minente e respeitado estudioso do Novo Testamento também atesta a mesma hipótese: “Os 

títulos familiares que dão o nome de um autor (‘O Evangelho de acordo com...’) não faziam 

parte dos manuscritos originais, porque foram adicionados somente no início do segundo sé-

culo.”62 (Tradução nossa)63. Tom Harpur64, outro grande estudioso do Cristianismo primitivo 

e defensor da teoria do “Jesus mito”, alega que os únicos testemunhos que temos da autoria 

dos Evangelhos datam somente por volta de 140 a 170 d.C. Harpur também aborda uma ques-

tão interessante. Segundo ele, devemos nos lembrar de que não existe nenhum manuscrito que 

nos remetam aos autógrafos originais do Novo Testamento e, tão pouco, jamais algum teólo-

go ou Pai da Igreja afirmou ter visto um. Em outras palavras, queremos mostrar que não há 

provas históricas factuais de que os autores dos Quatro Evangelhos foram testemunhas ocula-

res da vida de Jesus e de seus supostos apóstolos.  
                                                            
58 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We 

Think They Are. New York: Harper Collins, 2011, p. 250. 
59 Cf. EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We 

Think They Are. New York: Harper Collins, 2011. 
60 MASONS, Steve. Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories. United States of Amer-

ica: Hendrickson Publishers, 2009, p. 283. 
61 The New Testament gospels do not call themselves by this name; they receive this label only from about the 

mid-second century. 
62 STANTON, Graham. The Gospels and Jesus. New York: Oxford University Press, 1989, p. 19. 
63 The familiar headings which give the name of an author (‘The Gospel according to…’) were not part of the 

original manuscripts, for they were added only early in the second century. 
64 Cf. HARPUR, Tom. The Pagan Christ: Is Blind Faith Killing Christianity OM. New Zealand: Allen & Un-

win, 2005. 



22 
 

Ora, mas se a falseabilidade de um texto cristão se dá pela não autoridade apostólica 

dele, não poderíamos, dentro dessa perspectiva, considerar também os Evangelhos canônicos 

como falsificação, visto que muito provavelmente não foram escritos pelos seus respectivos 

autores? Alguns estudiosos dirão que não. Acredita-se hoje que o fato dos Evangelhos de Ma-

teus, Marcos Lucas e João terem sidos escritos anonimamente não quer dizer que o conteúdo 

religioso dos mesmos seja necessariamente uma falsificação: “Falsa atribuição não é necessa-

riamente uma fraude”65, diz Ehman (tradução nossa)66. Aliás, poderíamos remover tranquila-

mente os autógrafos dos Evangelhos canônicos que isso não afetaria em nada os seus conteú-

dos (diferentemente de alguns apócrifos, onde o nome de um apóstolo inserido no título está 

diretamente em correlação com sua participação na história, mesmo que de modo mitológico).  

Seja como for, o fato é que os Evangelhos Apócrifos não foram canonizados pelos 

Pais das Igrejas por que os mesmos supostamente (na visão deles) não possuíam uma inspira-

ção divina, menos ainda uma autoridade apostólica. Contudo, não cabe mais hoje a um estu-

dioso sério acreditar nessa mentalidade infame. Seria ignorância aceitar que todos os outros 

textos cristãos não presentes na Bíblia foram escritos com a intenção de enganar seus leitores 

com teologias falsas e relatos fictícios sobre os ensinamentos de Jesus, de seus apóstolos e 

discípulos. Um dos nossos objetivos é provar isso. Acreditamos que examinando tais livros 

buscando extrair deles não fatos históricos apóstolos, mas qual sua realidade religiosa, mística 

e simbólica (visto que tal objetivo não tira de forma alguma a credibilidade desses livros), 

talvez nós possamos atingir o verdadeiro sentido espiritual dos ensinamentos do Cristo.  

 

2.3 Contra as heresias: a atitude dos Pais da Igreja para com os hereges 

 

Por volta do século II de nossa era uma grande disputa sobre qual seria o verdadeiro 

significado dos ensinamentos de Jesus e qual o meio correto de por eles atingirmos a salvação 

emergiu nos círculos cristão-helenísticos. De um lado tínhamos um grupo de cristãos que di-

ziam possuir a “opinião correta” (daí o termo “ortodoxia”, orto = correto e dóxa = opinião). 

Na mente desse grupo, qualquer outro tipo de crença que não fosse a favor daquela estabele-

cida por eles como a correta deveria ser condenada como “herética”67. Esses últimos discor-

                                                            
65 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We 

Think They Are. New York: Harper Collins, 2011, p. 257. 
66 A false attribution is not necessarily a deception. 
67 A palavra grega αἵρεσις (haíresis), em sentido estrito, significa “escolha, opção”. Em outros casos é também 

traduzida por “cisão, partido, grupo ou seita”. Ela aparece nove vezes no Novo Testamento (cf. At 5, 17; 15, 5; 

24, 5, 14; 26, 5; 28, 22; 1Cor 11, 19; Gl 5, 20 e 2Pe 2, 1).  



23 
 

davam das perspectivas teológicas dos “ortodoxos”68. Por exemplo, enquanto que os primei-

ros diziam que quem crer na Igreja Católica e no bispado será salvos, os segundos (que foram 

apelidos de “hereges”) acreditavam que a salvação virá quando as pessoas alcançarem a sua 

plena condição divina, que se dá através do conhecimento (gnosis) do que elas realmente são. 

É claro que dois tipos de visões diferentes de cristianismo não poderiam triunfar em 

um mesmo ambiente. Só que quem venceu a luta foi os quem diziam possuir a “opinião corre-

ta”. Uma vez vitoriosos, os cristãos “ortodoxos” fizeram com que parecesse que suas interpre-

tações das escrituras eram as verdadeiras. Eles destacavam que suas visões teológicas foram 

transmitidas desde o início e que estavam pregando aquilo que recebera dos apóstolos. Ora, 

essa foi uma estratégia engenhosa, pois, se eles fossem de fato os sucessores dos apóstolos, 

logo toda e qualquer tipo interpretação que contrariasse a crença cristã que eles defendiam 

estaria indo contra o ensino verdadeiro de Jesus. Foi devido a esses e outros impasses que os 

“hereges” não tiveram vez e acabaram perdendo a batalha. O fato é que ainda hoje esse grupo 

de judeu-cristãos-helenistas que perdeu é visto como sendo os falsificadores da verdade, e os 

vencedores são os detentores da verdadeira fé. 

Dentre todos os Pais da Igreja, o primeiro e mais importante heresiólogo é o bispo da 

cidade de Lyon (hoje França), um homem bastante inteligente chamado Irineu [c. 130-202 

d.C.]. Segundo fontes históricas, Irineu foi um nativo da Ásia menor que em 177 d.C. tornou-

se bispo da cidade de Lyon. Ele fazia parte de uma delegação em Roma e que mantinha conta-

to e influência com Victor [c. 189-99], o bispo de Roma69. Após estudar profundamente as 

várias seitas e doutrinas heréticas vigentes em sua época, cerca do ano 180 d.C., Irineu com-

põe uma obra em cinco volumes intitulada Refutação e derrota da gnosis, assim falsamente 

chamada comumente atribuída pelo nome latim de Adversus haereses (Contra as Heresias). 

Nessa obra, ao atacar todos àqueles que viessem pôr em risco a fé ortodoxa da Igreja, o bispo 

de Lion acaba mostrando sua visão violenta e negativa com relação a seus rivais. Logo no 

prefácio de seu primeiro volume ele ridiculariza os hereges alegando que muito deles, 

 

ao rejeitar a verdade, apresentam discursos mentirosos e genealogias sem fim, as 

quais favorecem mais as discussões do que a construção do edifício de Deus que se 

realiza na fé – [...] seduzem a mente dos inexpertos e escravizam-nos, falsificando as 

palavras do Senhor (falsantes uerba Domini), tornando-se maus intérpretes do que 

foi corretamente expresso (interpretatores mali eorum quae bene dicta).70 

 

                                                            
68 Significado literal da palavra grega ορθοδοξίας (ortodoxia). 
69 Cf. CREECH, David. A Diachronic Analysis of the Use of Scripture in the Variant Versions of the Apoc-

ryphon of John. 2011. 187f. Dissertation (Doctorate) - Loyola University Chicago, Chicago, 2011. 
70 AH 1, 1, 1. (IRENEU, 1995). 



24 
 

Irineu costumava chamar os hereges gnósticos de “feras devastadoras” que devoravam 

toda a doutrina da fé que ele acreditava ser a verdadeira71. Logo, tais feras – “que oferecem 

sobre o altar de Deus um fogo estranho, isto é, doutrinas estranhas” – deveriam ser combati-

das, feridas e mortas “pelo fogo celeste”.72 É curioso observar que, para justificar a sua indig-

nação pelos falsos escritos cristãos, Irineu alegava, a partir de uma dedução bastante questio-

nável, que não poderia haver mais do que Quatro Evangelhos pelos seguintes motivos: 

 

são quatro as regiões do mundo em que vivemos, quatro são os ventos principais 

(...), quatro as colunas que espalham por toda parte a incorruptibilidade e dão vida 

aos homens. Por isso é evidente que o Verbo, Artífice de todas as coisas, que está 

sentado acima dos querubins e mantém unidas todas as coisas, quando se manifestou 

aos homens, nos deu um Evangelho quadriforme, sustentado por um único Espíri-

to.73 

 

Em uma visão bastante extremista, Irineu teve a audácia em dizer que “o que salva é a 

fé (na Igreja) e a caridade; tudo o resto é indiferente”74. Ora, mas isso não seria desprezar todo 

o pensamento filosófico helenístico que, por sua vez, contribuiu para proliferação e ascendên-

cia do Cristianismo, servindo até mesmo de base para os posteriores líderes da Igreja? 

Com a mesma insolência do bispo Irineu, outro fervoroso opositor de heresias, o teó-

logo latino bem sucedido da Igreja, Tertullianus de Cartago [c. 160-220] também não econo-

mizou provocações e ofensas contra os hereges e seus ensinos farsantes. Ele escreveu várias 

obras (especialmente contra Marcião e o gnóstico Valentino) atacando a “falsa gnosis”, inclu-

sive a sabedoria filosófica. No seu tratado De praescriptione haereticorum (Sobre a prescri-

ção contra os hereges), por exemplo, Tertuliano mostra seu anti-intelectualíssimo ao despre-

zar todos àqueles que buscam, através da filosofia, conhecer a verdade: “De onde surgem es-

sas ‘fábulas e genealogias intermináveis’, e perguntas inúteis e palavras que se espalharam 

como um câncer?”75 (Tradução nossa).76 Percebe-se que sua pretensão é a de impedir o exer-

cício racional no qual estão envolvidos os filósofos e os hereges. Ora, perguntas do tipo “de 

onde vem o mal” ou “por que existimos” e “de onde vem Deus” são desnecessárias, dizia Ter-

tuliano. Filosofia e heresia, para ele, se fundem em “uma coisa só” e, portanto, corrompem a 

fé cristã. Sendo assim, não é possível encontrar em ambos uma relação com o evangelho do 

                                                            
71 AH 1, 31, 4. (IRENEU, 1995). 
72 AH 4, 26, 2. (IRENEU, 1995). 
73 AH 3, 11, 8. (IRENEU, 1995). 
74 AH 3, 25, 5. (IRENEU, 1995). 
75 De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol. 3). 
76 Whence spring those "fables and endless genealogies," and "unprofitable questions, and "words which spread 

like a cancer? 



25 
 

Cristo. Diz Tertuliano: “O que de fato tem a ver Atenas com Jerusalém? Que concordância há 

entre a Academia (Platónica) e a Igreja, entre os hereges e cristãos?”77 (Tradução nossa).78  

Tertuliano parecia mesmo ensinar a seus súditos uma teologia da ignorância. Abster-se 

de toda e qualquer forma de raciocínio é, portanto, a via mais segura e correta, um exemplo de 

fé em Deus. Um bom Cristão, para ele, é aquele que não busca, pois, além de dar trabalho e 

ser desgastante, ele pode nunca encontrar: “Fora com o homem que está sempre buscando, 

porque ele nunca encontrará; pois ele procura lá onde nada pode ser encontrado.”79 (Tradução 

nossa).80 Logo, um bom cristão deve simplesmente aceitar o que é dito na Igreja e pronto, sem 

questionar nada. Já para aqueles que pretendem fazer do Cristianismo um sincretismo filosó-

fico, diz o bispo, “Não queremos nenhuma disputa curiosa após possuirmos Jesus Cristo, ne-

nhuma inquisição após desfrutarmos o evangelho! Com a nossa fé, nós não queremos outra 

crença”81 (tradução nossa)82. O curioso é que mais tarde, por volta do ano 210, Tertuliano 

abandona o Cristianismo e adere ao Montanismo (doutrina do profeta Montanus). Daí, ele 

inverte os papeis e passa a atacar a Igreja ortodoxa em defesa de sua nova seita herética. 

Parece que as obras de Irineu e de Tertuliano não foram suficientes para por fim às he-

resias gnósticas. Um pouco mais tarde, o teólogo Hipólito de Roma [170-235] publica em dez 

volumes a Philosophumena (comumente chamada de Refutação de Todas as Heresias). Nessa 

obra – escrita por volta da primeira metade do século III d.C. – Hipólito denigre a reputação 

dos hereges mostrando que eles não passam de κλεψίλόγοι (plagiadores) da filosofia grega 

pagã83. O mais impressionante é que Hipólito qualifica todas as heresias como não cristãs e 

tenta provar isso84. Ao estabelecer uma ligação das práticas filosóficas com as heresias, o bis-

po de Roma nega sistematicamente qualquer conexão verdadeira destas com as Escrituras 

Sagradas. Segundo ele há sim conexões, mas somente com o paganismo. No ultimo livro de 

sua obra Hipólito defende, assim como Irineu, que existe uma “verdade canônica” (του τἡς 

ἀληθείας κανόνα...) que deve ser seguida85. Mas, pode-se dizer que sua “regra” não trouxe 

grandes novidades com relação aos Pais da Igreja que o antecedeu. 

                                                            
77 De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol.3). 
78 What indeed has I Athens to do with Jerusalem? What concord is there between the Academy and the Church? 

What between heretics and Christians? 
79 De praescriptione haereticorum, 11. (DONALDSON, 1918, vol.3). 
80 Away with the man who is ever seeking because he never finds; for he seeks there where nothing can be 

found. 
81 De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol. 3). 
82 We want no curious disputation after possessing Christ Jesus, no inquisition after enjoying the gospel! With 

our faith, we desire no further belief. 
83 Cf. REF 1, cont., 11. (HIPPOLYTUS, 1869). 
84 Cf. REF V, 7, 8. (HIPPOLYTUS, 1869). 
85 Cf. REF X, 5, 2. (HIPPOLYTUS, 1869). 



26 
 

Outro importante escritor da Igreja, o cronista Eusébio de Cesárea, também publica em 

dez volumes uma obra unânime de título História Eclesiástica. Nessa obra Eusébio fornece 

um panorama desde o início da era apostólica até sua presente época. Sua orientação é extre-

mamente ortodoxa. Ele se opõe claramente a qualquer tipo de heresia que venha abalar o en-

tendimento da fé. Alguns estudiosos86 criticaram a confiabilidade dos relatos históricos forne-

cidos por Eusébio acerca da relação entre cristãos ortodoxos e hereges. Eles consideram suas 

narrativas inexatas e tendenciosas.  

Neste mesmo ambiente hostil, Atanásio de Alexandria – tido como o primeiro arcebis-

po da Igreja a listar os vinte e sete livros que compõe hoje o Novo Testamento – a fim de de-

fender sua fé ortodoxa opõe a todos os hereges gnósticos e suas obras, ordenando a queima de 

todos os livros apócrifo. Em uma carta festiva escrita por volta de 367 d.C (originalmente em 

grego e traduzido para o copta) endereçada aos monastérios coptas, no Egito, o bispo de Ale-

xandria escreve:  

 

Porque estes apócrifos são mitos; e é coisa vã lhes prestar atenção, porque eles são 

de vozes vazias e abomináveis, pois eles são inícios de revolução. A intenção deles é 

fazer com que os indivíduos disputem entre si, não buscando o que é útil para a Igre-

ja, mas desejando receber elogios daqueles aos quais enganam. Logo, seu objetivo é 

produzir estórias novas para que estas sejam consideradas grandiosas. Portanto, é 

um dever para nós rejeitar tais livros, mesmo que, de fato, neles encontremos uma 

passagem que possa ser útil, no entanto, é melhor não confiar nela, pois provém da 

malicia daqueles que [...]87. (Tradução nossa)88. 

 

Nessa carta é notório que o arcebispo de Alexandria fez uso da Epístola pseudo-

Paulina de 1 Timóteo89 como um meio para justificar seus argumentos. Segundo ele, o próprio 

apóstolo Paulo (ou melhor, alguém que escreveu em seu nome) adverte os fiéis contra as ob-

jeções vãs de uma “falsa gnosis” supostamente pregada por cristãos heréticos: “Timóteo, 

guarda o depósito, evita o palavreado vão e ímpio, e as contradições de uma falsa γνώσεως 

                                                            
86 Cf. EHRMAN, Bart D. Evangelhos Perdidos. Tradução de Eliziane Andrade Paiva. Rio de Janeiro-São Pau-

lo: Editora Record, 2008, p. 252. 
87 Códex B, Fragment 4, XXXIX, Carta 39 (A.D. 367), 17-26 [p. 178]. In: LEFORT, L. Th. Athanase: lettres 

festales et pastorales en copte. Louvain: Universitatis Catholicae Americae et Universitatis Catholicae 

Lovaniensis, 1955, p. 38 (Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, vol. 150 e 151).  
88 Car les apographes sont des fables; c'est chose vaine que d'y preter attention, parce que ce sont des voix vaines 

et abominables, car elles sont des debuts de revolution. Pareille visee n'est qu'une chicane d'individus ne cher-

chant pas ce qui est utile a l 'Eglise, mais desirant reevoir les compliment de ceux qu 'ils trompent; leur but est, 

en produisant des recits 'rieufs, qu'on prenne ceux-ci pour quelque chose de grandiose. Des lors, c'est un devoir 

pour nous de rejeter de tels livres; meme si, en fait, on y trouve un passage profitable, neanmoins il vaut mieux 

ne pas s'y fier, car c'est procede de la malice de ceux qui [...]. 
89 Hoje os estudiosos sustentam que as epístolas pastorais 1 e 2 Timóteo não foram escritas por Paulo, mas por 

alguém que mais tarde se passou por Paulo. Tais cartas teriam sido forjadas com a intenção de fazer de Paulo um 

combatente de heresias gnósticas. Para saber mais sobre o assunto cf. EHRMAN, 2011, p. 271. 



27 
 

(conhecimento), pois alguns, professando-a, se desviaram da fé”90. Ainda há mais. Nesse 

mesmo conjunto de cartas, Atanásio estipula a lista dos livros que deveriam ser lidos pelas 

comunidades de monges escolhendo, é claro, somente aqueles que lhe convinham91. 

No final do século IV, o último grande defensor da ortodoxia foi Epifânio de Salamina 

[ca. 310/20-403]. Em sua mais famosa obra intitulada Panarion (também conhecida como 

Contra Heresias) ataca severamente todos os tipos de heresias que já haviam existido. Epifâ-

nio toma conhecimento de 80 seitas religiosas e as organiza e refuta cada uma delas. 

Colocando em questão toda a singularidade das análises apresentada aqui, tivemos 

quase três séculos de subjugação e difamação em cima de uma minoria de judeus-cristãos-

helenistas que propuseram métodos heterodoxos de interpretar o cristianismo. Mas, será que 

esses cristãos hereges mal-intencionados pretendiam realmente transmitir um ensino falso, 

perverso e criminoso para uma minoria de pessoas mal-intencionadas, como os Pais da Igreja 

declaravam? Além do mais, se suas ideologias teológicas são pecaminosas e cheias de falhas, 

por qual razão temê-las e destruí-las? Se destrói não é por que pode existe um fundo de ver-

dade por de traz de tudo isso? Ora, não cremos que possamos classificar todas as obras gnós-

ticas como vazias de Deus, insinceras e destituídas de sentimentos; pelo contrário, aqueles que 

conseguirem absorver corretamente o conteúdo religioso desses livros encontrão neles algo 

profundo, caloroso, esperançoso e confortador. Daí o nosso interesse em estudá-los, a fim de 

regatar o verdadeiro sentido espiritual do antigo cristianismo.  

 

                                                            
90 1 Tim 6, 20-21. (ARA). 
91 Para mais informações cf. EHRMAN, 200/2006, p. 46. 



28 
 

3 GNOSIS E GNOSTICISMO 

 

O caminho que adotaremos neste capítulo consistirá, inicialmente, no exame dos ter-

mos “gnosis”, “gnóstico” e “gnosticismo”. Do grego, gnosis (γνῶσις) é um substantivo femi-

nino traduzido de modo bem corriqueiro como “conhecimento”.92 Já o vocábulo “gnóstico” e 

“gnosticismo” (ambos derivados da palavra “gnosis”) se aplicam ao grupo de cristãos que 

surgiram na metade do século II em diante apelidados pelos padres da Igreja como hereges. O 

adjetivo grego gnostikos (γνωστικός), embora aplicado estranhamente no contexto cristão 

como um título dado a uma pessoa, era utilizado antigamente para se referir a uma faculdade 

mental capaz de levar o homem a alcançar o conhecimento ou, tecnicamente falando, um no-

me dado às disciplinas de estudo.93 Platão, por exemplo, em seu diálogo sobre a Política apli-

cou esse adjetivo para denotar duas espécies de ciência, uma prática, “e uma unicamente 

gnostikén” (την δε μόνον γνωστικήν)94. No caso do substantivo “gnosticismo”, este é, por sua 

vez, uma palavra de origem bem mais tardia... 

É importante salientar que o termo “gnosticismo” surgiu pela primeira vez não com os 

Pais da Igreja, mas no século XVIII com os franceses95. Achou-se conveniente utilizar esse 

termo para representar os movimentos religiosos esotéricos que proliferaram dentro e ao redor 

do cristianismo nos primeiros séculos. Mais tarde, em abril de 1966 foi realizado um colóquio 

entre vários estudiosos e acadêmicos na cidade de Messina, Itália, (conhecido como Colóquio 

de Messina) a fim de discutir as questões sobre as origens de tais movimentos. Apresentado 

na forma de teses, lá ficou definido o uso genérico do termo “gnosticismo” para se referir ao 

conjunto dos sistemas gnósticos dos séculos II e III.96  

Após os primeiros estudos sobre as Escrituras Gnósticas de Nag Hammadi alguns au-

tores afirmaram haver um consenso a respeito da unidade do gnosticismo achando válida a 

denominação de “gnósticos” e “gnosticismo” para se referir as religiões cristãs dualistas que 

surgiu naquele período.97 No entanto, outros acreditam ser um erro reduzir o gnosticismo a 

uma curta definição do termo. Hoeller, por exemplo, afirma: “Definir gnosticismo como a 

                                                            
92 LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert; MCKENZIE, Roderick; JONES, Henry Stuart. A greek-english 

lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996. 
93 LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnósticas. Tradução de Marcos Marcionilo. São Paulo: Ediçoes Loyola, 

2002, p. 8. 
94 Pol., 258e, 4-5 (PLATONIS, 1995). 
95 RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Robert McLachlan 

Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987, p. 56. 
96 RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Robert McLachlan 

Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987, p. 56. 
97 Cf. BIANCHI, Ugo. The origins of Gnosticism: Colloquium of Messina. Boston: E.J. Brill Academic Publis-

hers, 1997. 



29 
 

soma de crenças de certas ‘seitas do segundo século’, que eram ‘dualistas e que rejeitavam o 

mundo’, não parece proveitoso, nem preciso.”98 Da mesma forma ele sugere que o termo 

“gnosis” não deva ser utilizado para definir “o conhecimento dos mistérios divinos reservados 

a uma elite”99, pois tal definição só serviria como um argumento tendencioso para suprassu-

mir as pretensões dos heresiólogos que viam as heresias do seu tempo como uma “perversão 

diabólica” totalmente digna de ser desprezível.100   

 

3.1 O surgimento do gnosticismo 

 

Mas, afinal, quando surgiu o gnosticismo? Ora, definir exatamente quando se deu o 

surgimento do gnosticismo é uma questão muito delicada que provoca dúvidas entre muitos 

estudiosos. Ainda hoje se buscam respostas mais sólidas sobre a origem dessas seitas e suas 

fontes primárias, visto que até então só podemos fazer considerações especulativas. O profes-

sor Craig Evans, a quem já me referir anteriormente, argumenta que o Gnosticismo “prova-

velmente não tenha surgido até o século II, e nenhum dos escritos que possuímos desse mo-

vimento, no todo ou em parte, data de período anterior à metade do século II.”101. Já outros 

estudiosos apontam a origem do Gnosticismo em um período pré-cristão, e que foi mais tarde 

que esse sistema se harmonizou com os ensinamentos cristãos102.  

Com relação ao desenvolvimento histórico do gnosticismo, o filósofo e professor ale-

mão Hans Jonas103, por exemplo, irá apresenta-lo como um sincretismo religioso com forte 

influência da filosofia grega com raízes nas religiões babilônicas, egípcias e orientais da tradi-

ção iraniana, além de haver certos resquícios do ocultismo judaico e conexões com a mística 

Cabala.104 O estudioso do Novo Testamento, Wilhelm Bousset, alega que o gnosticismo “é, 

                                                            
98 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de Angela Ma-

chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22. 
99 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de Angela Ma-

chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22. 
100 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de Angela Ma-

chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22. 
101 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. Tradução de Eliza-

beth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 181. 
102 Cf. YAMAUCHI, Edwin M. Pre-Christian Gnosticism: A Survey of the Proposed Evidences. 2. ed. Grand 

Rapids: Baker Book House, 1983. 
103 Hans Jonas [1903-1993] foi um importante estudioso do Gnosticismo. Juntamente com o apoio de um dos 

maiores teólogos da atualidade, o professor Rudolf Karl Bultmann [1884-1976], Jonas desenvolveu um magnífi-

co trabalho sobre o sistema gnóstico. Em seu livro The Gnostic Religion ele faz uma síntese histórica mostrando 

os principais tipos de pensamento gnóstico, seus símbolos, suas relações com a cultura grega, com o hermetismo, 

com o Maniqueísmo, com o Niilismo, com o existencialismo, etc. (Cf. JONAS, 2005). 
104 JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Christianity. 3rd ed. 

Boston: Beacon Press, 2005, p. 33. 



30 
 

antes de tudo, um movimento pré-cristão, com raízes próprias. Deve ser entendido, portanto 

(...) em seus próprios termos, e não como ramo ou subproduto da religião cristã.”105 James 

Robinson, editor e tradutor de A Biblioteca de Nag Hammadi, em concordância com Bousset, 

nega a raiz cristã do gnosticismo ao assegurar que os escritos gnósticos, embora pareçam in-

dicar uma origem cristã, na verdade oferecem notadamente “um estilo não cristão”106. Fou-

cault, por sua vez, trata o gnosticismo como sendo derivado de movimentos platônicos. Isso 

por que, segundo ele, “conhecimento do ser e reconhecimento de si constituem uma única e 

mesma coisa”.107 O professor britânico de História das Religiões em Harvard, Arthur Darby 

Nock, por outro lado, fala do gnosticismo como uma espécie de “platonismo descontrola-

do”108, pois eis que o mesmo funde componentes judaicos com a filosofia grega. Já o estudio-

so M. Friedlander sustenta que o gnosticismo se originou de um grupo de rabinos do século I 

e III.109  

Observem que não há um consenso entre os estudiosos modernos sobre a origem exata 

do gnosticismo. Porém, fica claro que esse sistema não é uma invenção diabólica, como dirão 

os Pais da Igreja, da mente perversa de cristãos. O que sabemos é que na metade do século II 

o gnosticismo já era uma crença forte e bem aceita em várias comunidades. Há quem acredita 

ainda que a gnosis imperava assiduamente nos ensinamentos dos primeiros cristãos. Walter 

Bauer110, por exemplo, nos mostra que A Epístola de Barnabé (vista por muitos como uma 

obra literária de cunho canônico111), escrita após a destruição do templo de Herodes (por volta 

do ano 70 d. C) e não depois da expulsão dos judeus de Jerusalém pelo Imperador Adriano 

(em torno de 135), (cujo autor supostamente seria Barnabé, companheiro e colaborador do 

apóstolo Paulo112) descreve que Cristo, após sua ressurreição, teria transmitido a gnosis a Tia-

go, o Justo, a João e a Pedro e esses aos outros 70 apóstolos e discípulos do Cristo, sendo que 

um deles era Barnabé.113 Na carta, o autor ainda diz àqueles a quem ele escreve: “Tenho me 

                                                            
105 BOUSSET apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnósticos. Tradução de Maria Motta. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2006, p. xxxiii. 
106 ROBINSON, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi. Tradução de Teodoro Lorent. 2.ed. - São Paulo: 

Madras, 2007, p. 22. 
107 FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 312. 
108 NOCK, A. D. Early Gentile Christianity and Its Hellenistic Background. New York: Harper & Row, 

1994, xvi. 
109 FRIEDLÄNDER apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnósticos. Tradução de Maria Motta. Rio de 

Janeiro: Objetiva, 2006, xxxiv. 
110 BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A. Kraft and Ger-

hard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins. Philadelphia: Copyright Fortress 

Press, 1971, p. 20. 
111 Uma cópia da Epístola de Barnabé encontra-se presente nos manuscritos Sinaíticos do Novo Testamento. 
112 Cf. At 9, 27. 
113 Cf. Clemente de Alexandria, Stromates 5, 63, 1-6 apud EUSÉBIO, História Eclesiástica 2, 1, 4. 



31 
 

apressado, então, para lhes enviar uma breve carta, para que tenhas o conhecimento (gnosis) 

perfeito (téleios) para acompanhar a sua fé.”114 (Tradução nossa).115 Para Bauer116, os vestí-

gios em Barnabé seriam um indício de que o gnosticismo teve seu início em Alexandria, bem 

antes da consolidação da ortodoxia.  

Adiante das suposições modernas, os Pais da Igreja, num primeiro momento, apontam 

para o período apostólico o surgimento do gnosticismo e de todos os chamados “gnósticos”. 

Segundo nos contam as fontes patrísticas, Simão, o Mago Samaritano teria sido o “pai de to-

dos os Hereges”, o primeiro a introduzir neste mundo doutrinas “ímpias e irreligiosas.”117 Diz 

Irineu que “todos os que adulteram de alguma forma a verdade e lesam a doutrina da Igreja 

são discípulos e seguidores de Simão, o mago.”118 Seguindo a tradição de seus antecessores, 

Eusébio em um comentário na sua História Eclesiástica aponta Simão Mago como o progeni-

tor de todas as heresias: “Recebemos, pois por tradição que Simão foi o primeiro autor de toda 

heresia. Dele até hoje aqueles que, participando de sua heresia fingem a filosofia dos cristãos 

(...).”119 Mas, quem foi este suposto homem que causou tanta turbulência na fé dos primeiros 

líderes da Igreja? 

Fora as obras dos Pais da Igreja, possuímos pouquíssimas fontes disponíveis que falam 

sobre a vida e os ensinamentos de Simão. A mais antiga delas se encontra no livro canônico 

Atos dos Apóstolos120 em uma rápida menção hostil. Na passagem, Simão aparece como um 

homem que ilude os povos da cidade de Samaria com suas artes mágicas, fazendo-lhes acredi-

tar que ele possuía “o grande Poder de Deus”121. Diante das práticas dos apóstolos para o re-

cebimento do Espírito Santo através da imposição das mãos, Simão oferece-lhes dinheiro em 

troca desse dom divino misterioso. Mais tarde, Simão é batizado pelo apóstolo Filipe e se 

converte ao cristianismo ortodoxo. Essa é a única fonte canônica sobre Simão. Outras referên-

cias que temos sobre a figura de Simão é um tratado da Literatura Clementine do século IV e 

o apócrifo Atos de Pedro (não considerado gnóstico) do século II. Neste último, em uma es-

tranha menção, Simão aparece numa disputa de poder divino com o apóstolo Pedro. Acredita-

                                                            
114 Epístola de Barnabé I, 5, 4-5. 
115 ἐσπούδασα κατὰ μικρὸν ὑμῖν πέμπειν, ἵνα μετὰ τῆς πίστεως ὑμῶν τελείαν ἔχητε τὴν γνῶσι. 
116 BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A. Kraft and Ger-

hard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins. Philadelphia: Copyright Fortress 

Press, 1971, p. 51. 
117 AH 2, Int. (IRENEU, 1995). 
118 AH 1, 27, 4. (IRENEU, 1995). 
119 Hist. Ecl. 2, 13, 6. (EUSEBIUS, 1929). 
120 At 8, 9-29. (ARA). 
121 At 8, 10. (ARA). 



32 
 

se que Simão Mago escreveu dois tratados: Os Quatro Quadrantes do Mundo e Os Sermões 

do Refutador, hoje, ambos estão perdidos para nós.122   

De acordo com os Pais da Igreja, depois da morte de Simão Mago várias escolas, gru-

pos e seitas gnósticas surgiram trazendo implícitos as consequência da evolução metódica dos 

ensinamentos deste personagem cristão. Irineu vai dizer que tamanha era a quantidade de 

“gnósticos” que vieram depois de Simão que poderiam ser comparados a “cogumelos” que 

crescem para fora do solo.123 Todavia, muito cuidado deve ser tomado aqui. Assim como qua-

se todas as fontes sobreviventes sobre a vida e o pensamento de Simão Mago estão contidas 

nos tratados polêmicos da antiga ortodoxia cristã, as diferentes fontes para obter informações 

sobre Simão contêm imagens bem diferentes dele. Orígenes, por exemplo, tem uma visão bem 

diferente de Simão Mago com relação aos outros Pais da Igreja. O mesmo não enxergava Si-

mão como ameaça e, como tal, estava à vontade para discutir o número limitado de seus adep-

tos que não passavam de trinta seguidores no mundo inteiro: 

 

Simão, o mago samaritano também queria atrair adeptos por meio da magia, e na-

quele momento, ele foi bem sucedido. Mas, agora, de todos os Samaritanos do mun-

do, não é possível, creio eu, encontrar trinta [de seus seguidores], e talvez eu tenha 

até um número exagerado. Há muito poucos na Palestina, enquanto que no resto do 

mundo, ele não é mencionado, embora sua ambição fosse de espalhar sua fama por 

todo lugar. Quando seu nome é mencionado, ele vem dos Atos dos Apóstolos, e as 

únicas pessoas que falam dele são os cristãos, enquanto os fatos manifestamente tes-

temunhou que não havia nada de divino sobre Simão.124 (Tradução nossa).125 

 

Eusébio126 também aponta que a conspiração de Simão Mago e dos outros que surgi-

ram naquele tempo apostólico não durou muito tempo parando imediatamente durante o rei-

nado do imperador Cláudio [41-54], após Simão Pedro ter proclamado em Roma a luz e a 

salvação das almas pregando o reino dos céus: “Assim, quando a palavra divina estabeleceu-

se entre os romanos, o poder de Simão foi extinto e pereceu de imediato, juntamente com ele 

                                                            
122 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de Angela Ma-

chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 104. 
123 AH, 1, 29, 1. (IRENEU, 1995). 
124 Contra Celsus 1, 58 (ORIGEN, 1953). 
125 Simon the Samaritan magician also wanted to draw away some folk by magic, and he succeeded in his decep-

tion at the time. But now of all the Simonians in the world it is not possible, I believe, to find thirty, and perhaps 

I have exaggerated the number. There are very few in Palestine, while in the rest of the world he is nowhere 

mentioned, though his ambition was to spread his fame throughout it. Where his name is mentioned, it comes 

from the Acts of the Apostles, and the only people who speak of him are Christians, while the facts manifestly 

witnessed that there was nothing divine about Simon. 
126 O relato de Eusébio é com referência ao livro Hypotyposes de Clemente de Alexandria, uma obra perdida 

encontrada apenas em fragmentos, onde Eusébio a adotou em sua História Eclesiástica. 



33 
 

próprio”127. Hoje é questionável se Simão de Atos dos Apóstolos seria de fato o mesmo Simão 

gnóstico mencionado pelos Pais da Igreja. 

Observa-se também que os Pais da Igreja não sabem dizer quando exatamente se deu a 

origem das seitas heréticas. Os mesmos se contradizem de maneira flagrante ao apontá-las em 

um momento tardio, longe do período apostólico. Irineu, por exemplo, afirma que antes de 

Valentino [100-160] e seus seguidores, os valentianos, e antes de Marcião [c. 140] e seus se-

guidores, os marcionistas, essas heresias não existiam128. Clemente de Alexandria também 

atribui a origem das seitas heréticas a um momento tardio da Igreja, depois dos ensinos de 

Jesus e do ministério de Paulo terminando com Nero vindo a surgir mais tarde no tempo do 

imperador Adriano [117-138] e continuando mais tarde até a época de Antonino Pio [138-

161]129.  

Em suma, embora não temos acesso ao ponto histórico inicial exato do surgimento do 

gnosticismo, acreditamos que a base primordial dessa doutrina começou a partir do momento 

em que a humanidade começou a buscar um sentido espiritual para si mesma. Ora, na opinião 

dos melhores especialista do assunto, a gnosis nasce de uma busca incessante do homem pela 

origem do mal no mundo e, por assim dizer, as obras que compõe esse sistema se ocupam 

quase totalmente em dar uma resposta para esse grande mistério. 

 

3.2 A salvação pela gnosis 

 

Se para os Padres ortodoxos dos primeiros séculos do cristianismo o único caminho 

que aproximaria o homem de Deus é a fé na Igreja Católica – pois “fora da Igreja não há sal-

vação”130 – para os gnósticos a humanidade encontrará Deus a partir do momento em que 

começar a buscá-lo dentro de si mesmos. Para os gnósticos, a busca do homem pela salvação 

vem não pela fé institucionalizada pelas Igrejas, mas por meio da gnosis. Ora, o termo γνῶσις 

(conhecimento) em seu sentido mais amplo se refere não a um tipo de conhecimento superior 

que é alcançado por meio da experimentação empírica ou por fenômenos externos, mas um 

conhecimento de certo caráter intuitivo que leva o homem à busca de sua natureza divina. 

Para certos grupos de gnósticos, o objetivo da gnosis é conduzir a alma ao conhecimento de 

“quem somos e o que nos tornamos; onde estávamos e para onde vamos (...) para onde 

                                                            
127 Hist. Ecl., 2, 4, 1. (EUSEBIUS, 1929). 
128 AH, 3, 4, 3. (IRENEU, 1995). 
129 Cf. Stromata VII, XVII. 
130 Frase lançada pelo bispo Cipriano (?-258) (Correspondance, 4, 4) e mais tarde retomada por Agostinho em 

sua polêmica contra os donatistas. 



34 
 

partimos apressados; do que estamos sendo libertados; o que é nascimento e o que é re-

nascimento (ἀναγένεσις)”131. Assim, o “gnóstico” é aquele que busca conhecer a si mesmo, a 

sua verdadeira origem e o seu verdadeiro destino.  

Os primeiros cristãos também falavam da gnosis como um meio de aperfeiçoamento 

do homem quando este busca atingir a Deus. Clemente de Alexandria, por exemplo, vai dizer 

que “pela gnosis se aperfeiçoa a Fé, de sorte que unicamente por ela alcança o fiel sua perfei-

ção”132. Segundo ele, de todas as doutrinas, a maior consiste em conhecermos a nós mesmos, 

pois “quando o homem se conhecer a si mesmo, conhecerá também a Deus”133. Monôimo, um 

sábio gnóstico descrito por Hipólito como sendo um seguidor de Tatiano, seguindo os passos 

de Clemente vai dizer em sua carta dirigida a Teofrasto:  

 

Omitindo a buscar a Deus, a criação e coisas semelhantes a estas, procura-o dentro 

de ti mesmo (apo heautou) e aprende quem realmente é se apropria de tudo que há 

em ti [...] E aprende de onde provém o afligir-se e o alegrar-se, o amar e o odiar, [...] 

e quando tiveres investigando estas [coisas] cuidadosamente, dizem eles, encontrará 

[Deus], a unidade e pluralidade, dentro de ti mesmo [...]134. (Tradução nossa).135 

 

Curioso é que mais tarde o filósofo Plotino [204-270], apoiando-se na gnosis e no 

princípio ético grego do “conhece-te a ti mesmo” (γνωθι σεαυτόν), ensina como se busca o 

divino dentro de si mesmo em um tom poético: 

 

Volta-te para dentro de ti e olha: se ainda não vês a beleza em ti, faze como o escul-

tor de uma estátua, que deve tornar-se bela: ele, ora, tira um fragmento, ora aplica o 

cinzel, ora pule, ora limpa o pó, a fim de extrair um belo vulto do mármore. Como 

ele, tira o supérfluo, endireita o que está torto, clareia o que é fosco, até torná-lo bri-

lhante, e não cesses de esculpir a tua própria estátua, até que a centelha divina da 

virtude se manifeste e vejas a temperança sentar-se num trono sagrado.136 

 

Assim também Agostinho de Hipona que, embora domado pela fé na ortodoxia, fala 

da busca do homem pela interioridade de modo semelhante aos gnósticos: “Noli foras ire, in 

                                                            
131 Trechos de Theodotus, 78, 2 apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnósticos. Tradução de Maria Motta. 

Rio de Janeiro: Objetiva, 2006, p. xxi. (negrito nosso). 
132 Strom., VII, 10, 55, 1. (CLEMENT, 1869) 
133 Pedag., III, I. (CLEMENT, 1869). 
134 REF VIII, 8, 1s. (HIPPOLYTUS, 1869).  
135 Omitting to seek after God, and creation, and things similar to these, seek for Him from (out of) thyself, and 

learn who it is that absolutely appropriates (unto Himself) all things in thee [...] And learn from whence are sor-

row, and joy, and love, and hatred, and involuntary wakefulness [...] and if," he says, " you accurately investigate 

these [points], you will discover [God] Himself, unity and plurality, in thyself [...]. 
136 Enéadas, I, 6, 9. (JÚNIOR, 2006). 



35 
 

teipsum redi; in interiore homine habitat veritas” (Não saias para fora, volta-te para o teu 

interior. A verdade habita no interior do homem).137 

Podemos observar que o grande potencial da gnosis é o reconhecimento da unidade 

divina dentro de cada ser: “é na Unidade (Mônada) que cada um alcançará a si mesmo”138. 

Para os gnósticos, esse seria o único meio do homem se libertar da dor e do sofrimento, con-

quistando com isso a salvação. No entanto, essa salvação não é coletiva e indireta, mas indi-

vidual. De acordo com os gnósticos, a salvação requer uma busca íntima, solitária e particular 

da Mônada divina dentro de si. Um exemplo disso pode ser visto no Evangelho de Tomé, on-

de Jesus diz aos seus discípulos: “Abençoados sois os solitários e eleitos, pois vós encontra-

reis o reino. Pois vós pertenceis a ele, e a ele retomarás”.139  

Não podemos, porém, cair no erro de achar que tal experiência individual significa 

uma total abstinência de qualquer tipo de ajuda externa. Não se trata de uma busca egoísta 

totalmente espontânea. A prática da gnosis é afastar o pecado de si, para que o ser possa se 

conhecer e se dirigir de volta ao Divino; é ai que se dá a salvação. Quem descobre interior-

mente a si mesmo, ainda no estado encarnado, descobre simultaneamente a sua realidade di-

vina e este retorna ao Todo, pois é na gnosis que se realiza o telos escatológico, onde o “reino 

dos céus” não é um evento futurístico real esperado na história, como diriam os ortodoxos, e 

sim um estado íntimo aonde o espírito habita em toda a sua Plenitude. Conhecendo a nós 

mesmos, reconheceremos a nossa filiação divina: 

 

Jesus disse: Se aqueles que vos guia vos disser: ‘Olhai, o reino está no céu’, então os 

pássaros do céu vos antecederão. Se eles vos disserem, ‘Está no mar’, então os pei-

xes vos antecederão. Indubitavelmente, o reino está dentro de vós (cf. Lc 17, 21), e 

está fora de vós’. Quando virdes a vos conhecer, então vós vos tornareis conhecidos, 

e notareis que sois vós os filhos do pai vivo (...).140  

 

Por outro lado, o homem que não conhece a si mesmo permanece na condição de po-

breza, mergulhado no pecado e em sua própria miséria: “Porém, se vós não vos conheceis, 

vós habitais em miséria e sois vós que sois essa miséria”141. Quem desconhece a si mesmo 

desconhece também o Todo: “aquele que não conhece a si mesmo tem aprendido nada, mas 

aquele que conhece a si mesmo tem ao mesmo tempo já alcançado o conhecimento sobre a 

                                                            
137 A Verdadeira Religião, 1, 39, 72. (SANTO AGOSTINHO, 2002). 
138 O Evangelho da Verdade (NHC) I-II, 25. (ROBINSON, 2007). 
139 O Evangelho de Tomé (NHC) II (49), 41, 27-30. (ROBINSON, 2007). 
140 O Evangelho de Tomé (NHC) II (3), 32, 19-33, 5. (ROBINSON, 2007). 
141 O Evangelho de Tomé (NHC) II (3), 32, 19-33, 5. (ROBINSON, 2007). 



36 
 

profundeza de tudo”142. Sem a gnosis, o homem permanece na ignorância (αγνόημα = não 

conhecimento) - que é a ignorância das realidades espirituais. 

Alguns dos aspectos de salvação para os gnósticos podem ser também comparado com 

o conceito da liberação dos budistas e hindus, como supôs Holler. É a ignorância de si mesmo 

- no sentido do homem não conhecer a sua verdadeira natureza espiritual - que gera o pecado: 

 

os gnósticos veem a salvação não do pecado (original ou de outro), mas da ignorân-

cia de que o pecado é a consequência. Aqueles que conhecem o Divino através da 

gnose afastam todo o pecado, enquanto os que não praticam a gnose nada podem, a 

não ser persistir nas transgressões. A ignorância- que significa ignorância das reali-

dades espirituais - é dispersa pela gnose.143 

 

Ora, o modo de enxergar o pecado como ignorância das coisas divinas vai de encontro 

com o significado grego da palavra “pecado”, hamartia (αμαρτια), que quer dizer “errar o 

alvo”, “não atingir o objetivo” (a “falta trágica” dos épicos gregos) que, por sua vez, traz o 

mesmo significado do hebraico hata'th. Assim, aquele que permanece preso aos desejos da 

carne e às paixões da alma permanece afastado de sua realidade espiritual, como diria o após-

tolo Paulo: “Porque bem sabemos que a lei é espiritual; eu, todavia, sou carnal, vendido à es-

cravidão do pecado (αμαρτιαν)”144. 

Mas, como o pecado entrou no mundo? Os gnósticos partem do pressuposto do mito 

da queda de uma figura mítica chamada Sophia (Sabedoria), uma partícula de luz que habita 

na plenitude celestial. Ao desejar criar algo à semelhança de si mesma sem ter tido a permis-

são de sua contraparte masculina, Sophia acaba provocando uma quebra de harmonia que 

existia até então. Como que em um ato abortivo, de dentro dela é gerado um produto inferior e 

imperfeito (άτέλεστον) – o Demiurgo (no Apócrifo de João145 ele é chamado de Ialtabaoth, 

identificado com o Deus Criador do Antigo Testamento). Em virtude deste ocorrido, temos a 

origem do mundo psíquico das trevas. Esse deus chefe (Ialtabaoth), com a ajuda dos anjos e 

das autoridades (Arcontes) que governam dentro de si (talvez aqui esteja o porquê do signifi-

cado da palavra hebraica אלהים (elohim)) tentou criar um protótipo de homem (Adão) à ima-

                                                            
142 O Livro de Tomé, o Contendor (NHC) II, 138, 18. (ROBINSON, 2007). 
143 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de Angela Ma-

chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 33. 
144 Rm 7, 14. (ARA). 
145 Cf. O Apócrifo de João é considerado uma das obras mais importante do gnosticismo. Ele narra de forma 

mitológica a origem, a queda e a salvação da humanidade. Esse livro resgata a crença gnóstica de que Jesus 

depois de sua ressurreição teria ensinado aos iniciados a doutrina secreta dos mistérios do reino dos céus, a qual 

os gnósticos acreditavam possuí-la. Ele é objeto de nossa pesquisa posterior. 



37 
 

gem e semelhança deles e das realidades celestiais (aeons)146, na qual resultou em uma mera 

paródia147. Daí então os anjos e demônios passaram a governar a alma do homem. Mas, a 

mãe-Sophia, ao desejar recuperar parte do seu poder luminoso que tinha transferido a seu fi-

lho abortivo, provoca a inveja dos Arcontes e do seu chefe Ialtabaoth que juntos armam pla-

nos para manter o homem na ignorância impedindo-o de conhecer o verdadeiro Deus, o Pai da 

Totalidade. Uma luta contínua é iniciada entre os “poderes das trevas” com os “poderes da 

luz” pela posse da partícula divina presente no homem. O homem-psíquico é então aprisiona-

do pelos poderes do mal em corpos materiais para que, através do desejo sexual, as partículas 

de luz sejam espalhadas na terra dificultando, assim, o retorno delas ao Pleroma.  

O mito gnóstico da queda de Sophia simboliza exatamente o momento em que a hu-

manidade (ánthropos) entra no erro. Mas, como podemos nesse mundo sair da ignorância e 

atingir a salvação? Através do conhecimento (gnosis) proveniente dos ensinamentos apócri-

fon de Jesus. Segundo os gnósticos, o Salvador foi enviado dos céus pelo seu Pai justamente 

para livrar o homem das garras perversas do deus Criador e promover a salvação da humani-

dade através da gnosis. Por isso, para acabar com a ignorância e a deficiência e chegar à per-

feição, o iniciado precisa conhecer a si mesmo:  

 

Assim como, no caso da ignorância de uma pessoa, quando ela chegar a obter o co-

nhecimento (gnosis), a sua ignorância desaparecerá por si mesma, assim como a es-

curidão desaparece quando aparece a luz, como também a deficiência desaparece di-

ante da perfeição.148 

 

Nisso consiste, segundo os gnósticos, a verdadeira redenção: “A redenção perfeita é o 

conhecimento da grandeza inefável; as coisas que derivam da ignorância, da degradação e da 

paixão (pathos), todo o conjunto da ignorância é dissolvido pela gnosis. (...) esta é a verdadei-

ra redenção”149. 

Para muitos gnósticos a autoignorância é também um tipo de autodestruição. Quem 

não compreende a si mesmo está fadado ao aniquilamento. Esse preceito se encontra, por 

                                                            
146 No platonismo, αιών ou “aeon” (eternidade) representa a imagem do ser vivo inteligente (imóvel, idêntico a si 

mesmo e não sujeito ao devir) que se encontra no mundo das ideias. No Timeu, por exemplo, Platão considera 

αιών uma qualidade inerente aos seres vivos inteligíveis (Tim., 37d) que serviu de modelo para o Demiurgo criar 

o mundo sensível como imagem e imitação do mundo inteligível (Tim., 28a; 29a-b; 30c; 31b). No Corpus Her-

meticum XI, por exemplo, αιών é o próprio Deus (Corpus Henn. XI, 20). Já no gnosticismo, αιών é multiplicado 

em uma série de seres divinos que constituem o pleroma emanante do Princípio Supremo originário. Em ou-

tras palavras, αιών é o que sempre existiu, o que é indestrutível, incorruptível e imutável. No contexto cristão 

eles podem ser definidos como a semente imanente do Pai depositada em nós. 
147 Cf. KING, Karen L. The Secret Revelation of John. Cambridge, Massachusetts, and London, England: Har-

vard University Press, 2006, p. 91. 
148 O Evangelho da Verdade I-II, 24, 32; 25, 3. (ROBINSON, 2007). 
149 AH, 1, 21, 4. (IRENEU, 1995). 



38 
 

exemplo, no Diálogo do Salvador quando o autor adverte a seus ouvintes que se eles não 

compreendem como o cosmo veio a existir, eles perecem com ele (o cosmo).150 É lógico que 

se trata aqui de um simbolismo, pois o que está em jogo é o tratamento que se dá à psique 

(alma) que possui tanto o poder de se libertar como de se destruir. Tal reflexão aparece enfati-

zada no Evangelho de Tomé, quando Jesus diz a seus discípulos: “Aquilo que vós possuís vos 

salvará se trouxeres de dentro de vós. Aquilo que não possuís dentro de vós vos matará se não 

tiverdes dentro de vós”151. 

O entendimento dos gnósticos com relação à salvação pela gnosis se viu, por um lado, 

ameaçada pelos Pais da Igreja. Para eles, acreditar em tais absurdos seria uma degradação, 

uma perversão da fé verdadeira em Jesus Cristo. Porém, os gnósticos tinha uma resposta para 

aqueles que achavam conhecer Cristo: 

 

Mas, para aquele que estiver [na] ignorância, será difícil diminuir seus labores de 

[trevas] que tenha realizado. [...] Os néscios - pensando [em] seus corações [e que] 

se confessam, "Somos cristãos", apenas em palavras (mas) não com o poder, en-

quanto se entregam à ignorância, à morte humana, sem saber para onde estão indo, e 

quem é Cristo verdadeiramente, pensando que viverão, quando estão (realmente) no 

erro [...].152 

 

Os ensinamentos sobre a gnosis que vimos aqui são apenas parte de uma vasta gama 

de conhecimento sobre o que apresenta o gnosticismo. As fontes literárias mais completas da 

doutrina dos gnósticos, caso o leitor queira aprofundar mais nesses assuntos, encontram-se 

preservadas na Biblioteca de Nag Hammadi. Nela está presente a maior e a mais importante 

coleção de textos Apócrifos, livros dos quais se serviam os vários grupos de judeus-cristão-

helenísticos do início do cristianismo como fundamento religioso e filosófico. 

 

3.3 O renascimento do interesse pelo gnosticismo na modernidade e contemporaneidade 

 

Mesmo com os esforços da Igreja Católica para destruir todos os gnósticos e suas dou-

trinas, os resquícios desse sistema prevaleceu vivo na história (embora de maneira distorcida, 

como no caso do Maniqueísmo153 e, mais tarde, na Alta Idade Média, com as heresias dos 

cátaros entre meados dos séculos XII e XIII no sul da França e na Itália, vindo a ser elimina-

                                                            
150 Cf. O Diálogo do Salvador (NHC) III, 134, 1-22. 
151 O Evangelho de Tomé (NHC) (70) II, 45, 30-33. (ROBINSON, 2007). 
152 O Testemunho da Verdade (NHC) IX, 31, 22; 32, 8. (ROBINSON, 2007). 
153 Religião fundada pelo profeta Mani em 242 (cf. NUNES, 2003, p. 35) o Maniqueísmo converge elementos 

gnósticos, cristãos, budistas e zoroastrianos. Um dos personagens da história que foi maniqueísta, e que depois 

se converteu ao cristianismo ortodoxo, foi Agostinho, Bispo de Hipona. 



39 
 

dos após uma cruzada154). Pode-se dizer que o gnosticismo, na verdade, nunca desapareceu 

por completo no Ocidente. Mais tarde nos séculos XIX e XX as portas para novas hermenêu-

ticas sobre esse movimento se abriram de modo esplêndido ao despertar o interesse de gran-

des pensadores da modernidade e contemporaneidade, vindo até mesmo contribuir para o sur-

gimento de algumas doutrinas filosóficas e religiosas.  

No final do século XIX, com o advento da psicanálise, uma forte busca por problemas 

relacionados à psique humana (em especial, a concepção dualista sobre mente e corpo) des-

pertou o interesse de muitos estudiosos sobre o assunto. Freud [1856-1939] com sua teoria da 

alma desenvolveu grandes e importantes estudos sobre os conteúdos do inconsciente, mas foi 

Jung [1875-1961] quem contribuiu para um estudo místico e mais simbólico sobre a compre-

ensão da psicologia, onde a influência gnóstica se fez especialmente presente. Ao contrário do 

que pensava seu amigo e rival Freud, Jung buscou resolver os problemas da psique humana 

com base na religião, mais especificamente, no gnosticismo. Em suas famosas obras, a saber, 

a Psychological Types (Tipos Psicológicos), Septem Sermones ad Mortuos (Sete sermões aos 

mortos) e Aion: Researches into the Phenomenology of the Self (Aion: estudos sobre o simbo-

lismo do si-mesmo) o psicanalista sueco, por exemplo, demonstra um profundo conhecimento 

dos ramos que compõe o gnosticismo (com destaque para o Corpus Hermeticus e a Alqui-

mia). Ao assimilar as alegorias gnósticas com as imagens do inconsciente, Jung considerou 

que a chave para entender os mitos gnósticos era trazê-los para o interior de nós mesmos, algo 

que se manifesta como uma parte da psique humana. De forma brilhante ele associou as ima-

gens espirituais (as quais os gnósticos chamam de Pleroma ou Homem Primordial) com o self. 

Este self, “representante da plenitude do ser dentro de um contexto individual, é único para 

cada indivíduo, e é formado pela integração do pequeno self ou ego, com o inconsciente.”155 

De modo semelhante ao que expõe os gnósticos em seus sistemas, o psicanalista percebeu que 

a potencialidade espiritual guardadas no inconsciente dos seres humanos “encerra uma fonte 

de revelações, de conhecimento intuitivo e, basicamente, do impulso para a plenitude.”156 O 

acesso a esse componente espiritual, onde se desenvolve um diálogo ativo em nós através de 

símbolos, não se dá por meio de palavras, emoções ou sentimentos comuns. Ele é expresso, 

por exemplo, por meio de sonhos, visões e estados alterados de consciência que Jung deu o 

                                                            
154 Cruzada Albigense. 
155 HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra Galeott e Sonia 

Midori Yamamoto. São Paulo: Cultrix, 1995, p. 81. 
156 HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra Galeott e Sonia 

Midori Yamamoto. São Paulo: Cultrix, 1995, p. 76. 



40 
 

nome de “experiências sincrônicas”.157 Ele acostumava chamar os gnósticos de os primeiros 

psicólogos.158 Ora, Jung é considerado um dos grandes responsáveis pela divulgação das Es-

crituras Gnósticas, sendo que o códex I da Biblioteca de Nag Hammadi foi intitulado de códex 

Jung em sua homenagem. 

Junto a Jung temos um dos principais pioneiros dos estudos gnósticos, o professor e 

escritor George Robert Stowe Mead [1863-1933]. Mead, além de ter contribuído expressiva-

mente com as principais obras de Jung publicou uma vasta coleção de livros na qual comenta, 

analisa e investiga a fundo os pontos principais do gnosticismo a fim de restaurar a essência e 

a originalidade do pensamento cristão primitivo que, segundo ele, pertencia aos gnósticos. Em 

sua mais famosa obra, a Pists Sophia159, Mead, apresenta a tradução, comentários e notas da 

edição do documento copta MS que erroneamente leva esse nome.160 Devemos nesse meio 

destacar também o professor alemão Gilles Quispel que, ao lado de Jung, dedicou longos e 

árduos anos de pesquisa em cima de importantes autores gnósticos (em especial, Valentino). 

Seu principal trabalho intitulado Gnosis als Weltreligion, Quispel vai de encontro aos mode-

los de Jung ao interpretar o gnosticismo como um profundo estudo do ser (ontológico), uma 

comparação moderna da psicologia analítica. Pode-se dizer que Quispel e Jung chegaram a 

uma conclusão: a psicologia profunda é a chave necessária para se compreender o gnosticis-

mo em sua mais pura essência. 

Outro importante estudioso do gnosticismo, o professor alemão e filósofo Hans Jonas 

[1903-1993], juntamente com o apoio de um dos maiores teólogos da atualidade, o professor 

Rudolf Karl Bultmann [1884-1976], desenvolveu um magnífico trabalho sobre o sistema 

gnóstico. Em seu livro The Gnostic Religion ele faz uma síntese histórica mostrando os prin-

cipais tipos de pensamento gnóstico, seus símbolos, suas relações com a cultura grega, com o 

hermetismo, com o Maniqueísmo, com o Niilismo, com o existencialismo, etc.161 Interessante 

é que, segundo Hans Jonas, para compreender verdadeiramente o gnosticismo o ser humano 

deve possuir uma espécie de sensibilidade interior, algo semelhante a um “ouvido musical”.162 

                                                            
157 HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra Galeott e Sonia 

Midori Yamamoto. São Paulo: Cultrix, 1995, p. 76. 
158 HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra Galeott e Sonia 

Midori Yamamoto. São Paulo: Cultrix, 1995, 1995. 
159 MEAD, G.R.S. Pistis Sophia. London: John M. Watkins, 1921, xxi. 
160 O nome mais apropriado, segundo Mead, seria “Livro do Salvador”. 
161 Cf. JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Christianity. 3rd 

ed. Boston: Beacon Press, 2005. 
162 JONAS apud HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução de 

Angela Machado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 184. 



41 
 

É preciso certo “dom espiritual” para que a alma tenha acesso aos ensinamentos profundo dos 

mistérios da gnosis. 

Foi também nesse mesmo ambiente histórico que algumas doutrinas religiosas de mis-

tério surgiram trazendo consigo muito dos principais preceitos do pensamento religioso-

filosófico gnóstico. Por exemplo, nos Estados Unidos a teosofia moderna ganhava vida pelas 

mãos da pesquisadora e escritora ucraniana Madame Helena Petrovna Blavatsky [1831-1891] 

que em 17 de novembro de 1875 funda a Sociedade Teosófica de Nova Iorque. Blavastsky 

publica duas importantes obras: Isis Unveiled (Isis sem véu) em 1877 e The Secret Doctrine 

(A doutrina Secreta) em 1888 decomposta em seis volumes, em que ela revela as bases do 

sistema gnóstico ao expor suas ideias esotéricas, religiosas, científicas e filosóficas acerca do 

ocultismo antigo.163  

Os mitos e temas gnósticos desenvolvidos nos apócrifos também aparecem com um 

estilo próprio no movimento artístico, poético, religioso, filosófico e político do final do sécu-

lo XVII chamado de Romantismo.164 Observa-se, por exemplo, traços marcantes do misticis-

mo e do gnosticismo moderno (sobretudo sobre a questão da androgenia de Adão e Eva) no 

pensamento de alguns místicos famosos como Jacob Bõhme, G. Gichtel e Gottfried Arnold.165 

Na verdade, muitos consideram o romantismo como um sistema filosófico baseado no gnosti-

cismo, embora com algumas características próprias do modernismo, como a imaginação, o 

sonho, a fantasia e o sentimento.  

Há que mencionarmos também as grandes influências que o gnosticismo exerceu na 

mente de notáveis filósofos dos séculos XIX e XX, principalmente no ocidente europeu. En-

contramos, por exemplo, elementos da tradição hermética, bem como vários preceitos gnósti-

cos retomados pelo romantismo na Phänomenologie des geistes (Fenomenologia do Espírito) 

de Georg Wilhelm Friedrich Hegel [1770-1831]; conceitos esotéricos e teosóficos do ocultis-

mo antigo na antroposofia do austríaco Rudolf Joseph Lorenz Steiner [1861-1925]; fragmen-

tos antropológicos e cosmológicos da mística gnóstica no existencialismo de Martin Heide-

gger [1889-1976] (que, aliais, foi o professor e influenciador de Hans Jonas); assim como o 

                                                            
163 É relevante observarmos que muitos consideram a teosofia de Blavastsky como uma doutrina fraudulenta. 

Alguns autores alegam que suas histórias não passam de um exagero, o que deu a ela o título de “senhora da 

descrença”. (Cf. Washington, 2000). As críticas feitas a Blavatsky e sua teosofia são enormes, principalmente 

sobre o seu temperamento conturbado e suas ideias extravagantes. Mas, muito dos seus relatos (como se vê no 

livro O Babuíno De Madame Blavatsky), a nosso ver, não passam de sensacionalismo, cujo fim é difamar sua 

figura juntamente com suas ideias. 
164 As raízes do romantismo estão inseridas no século XVIII, mas esse sistema alcançou um grande impacto no 

século XX na Alemanha. 
165 Cf. ELIADE, Mircea. Mefístofeles e o andrógino: comportamentos religiosos e valores espirituais não-

europeus. Tradução de Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 1991, p. 105. 



42 
 

mito do simbolismo gnóstico nas obras políticas do filósofo alemão Eric Voegelin [1901-

1985], a saber: a New Science of Politics, Order and History e Science, Politics and Gnosti-

cism.166 Quem também merece um reconhecimento no campo filosófico no que se referem os 

assuntos relacionados ao gnosticismo é Michel Foucault [1926-1984]. Em sua obra A Herme-

nêutica do Sujeito, o filósofo faz um elogio aos gnósticos mostrando que eles resgataram o 

tema platônico da reminiscência, ou seja, do aspecto que trata do cuidado de si e do conheci-

mento de si mesmo.167 

                                                            
166 Para uma discursão mais completa sobre a relevância no gnosticismo na modernidade cf. ROBINSON, 2006, 

pp. 449-464. 
167 Cf. FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 312. 



43 
 

4 CONCLUSÃO 

 

Levando-se em conta os argumentos observados nessa pesquisa, pode-se concluir que 

o fenômeno religioso gnóstico que se manifestou como um movimento judaico-cristão-

helenístico nos primeiros séculos da era cristã trouxe grande transformação no curso da histó-

ria humana. Mesmo ameaçado pela hegemonia da Igreja, o gnosticismo sobreviveu em nossa 

própria época trazendo novas e retomando as antigas perspectivas de interpretações das expe-

riências espirituais do homem.  

Mas, falar sobre o gnosticismo e das obras que compõe esse sistema não é uma tarefa 

fácil. Por isso nossa intenção aqui foi fazer apenas uma demonstração do que seria o esboço 

central dessa doutrina. Todavia, apesar de não aprofundarmos em determinados aspectos mi-

nuciosos desse sistema (o que faremos em outra obra que estamos produzindo), pode-se per-

ceber o quão importante são as informações revelada neste “apócrifos”, vendo como é possí-

vel extrair deles conhecimentos válidos. Acreditamos que nossa meta terá se cumprido se fo-

mos capazes de trazer para a reflexão certos conteúdos que muitos, embora ciente deles, não 

associaram ao sistema gnóstico. 

Levando em conta esse aspecto, é curioso notar que até pouco tempo atrás as informa-

ções que tínhamos a respeito do gnosticismo, dos gnósticos e de suas obras era apenas cita-

ções e depoimentos presente nas obras dos primeiros Pais da Igreja. Foi nos séculos XVIII e 

XIX que alguns fragmentos de papiros antigos começaram a surgir e, somente em meados do 

século XX, pouco após o termino da segunda guerra mundial, que a maior coleção de manus-

critos gnósticos foi descoberta e trazida ao publico de forma chocante, para alguns e eloquen-

tes, para outros. Chocante para aqueles que acreditavam haver somente os textos compreendi-

dos pelo cânone bíblico da Igreja; e eloquente para os que viam no cristianismo tradicional 

certas “falhas” e “incoerências” dos ensinamentos cristãos com certas práticas da Igreja. No 

entanto, o fato é que hoje podemos livremente desfrutar desse maravilhoso tesouro que são os 

textos gnósticos.     

Observamos também em nossa pesquisa que é possível olhar para os livros apócrifos 

de outra forma, deixando de lado os preconceitos religiosos que nos impediram de compreen-

dê-los e estudá-los. Mesmo o religioso devoto da ortodoxia cristã pode ver os gnósticos com 

outros olhos, não mais como farsantes e enganadores, mais sim como um grupo de pessoas 

que simplesmente quiseram mostrar uma perspectiva diferente sobre o entendimento dos valo-

res éticos do ser humano. Talvez se nós nos conhecermos melhor, no sentido de aprofundar-



44 
 

mos em nosso interior buscando aguçar a nossa percepção intuitiva, talvez descubramos, co-

mo alguns afirmam já terem descobertos, a verdadeira realidade do Ser. 

  



45 
 

REFERÊNCIAS 

 

BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A. 

Kraft and Gerhard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins. 

Philadelphia: Copyright Fortress Press, 1971. 

 

BARNSTONE, Willis; MEYER, Marvin. The gnostic Bible. Boston & London: 

SHAMBHALA, 2003. 

 

BIANCHI, Ugo. The origins of Gnosticism: Colloquium of Messina. Boston: E.J. Brill Aca-

demic Publishers, 1997.  

 

BLAVATSKY, H. P. A Doutrina Secreta: Síntese de Ciência, Filosofia e Religião, Vol 1: 

Cosmogênese. Tradução de Raymundo Mendes Sobral. São Paulo: Editora Pensamento, 1969. 

 

BLAVATSKY, H. P. A Doutrina Secreta: Síntese de Ciência, da religião e da filosofia, Vol 

2: Simbolísmo Arcaico Universal. Tradução de Raymundo Mendes Sobral. São Paulo: Edito-

ra Pensamento, 16ª reimpressão, 2003. 

 

BLAVATSKY, H. P. Isis unveiled: a master-key to the mysteries of ancient and modern sci-

ence and theology. Vol. 11: Theology. London: Bernard Quarith, 1877. 

 

BÍBLIA. Português. Almeida. 1989. A Bíblia Sagrada: Velho Testamento e Novo Testamen-

to. Versão revisada da tradução de João Ferreira de Almeida (ARA), 2º Impressão. Rio de 

Janeiro: Imprensa Bíblica Brasileira, 1989.  

 

BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Edições Pauli-

nas, 2002. 

 

CESÁREA, Eusébio de. Historia eclesiástica. Tradução de Luiz Aznar. Buenos Aires: Edito-

rial Nova, 1950. 

 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Maniqueísmo: história, filosofia e religião. Petropolis: 

Vozes, 2003. 

 

CLEMENT, of Alexandria, Saint,. The writings of Clement of Alexandria. vol 1. Edin-

burgh: T.&T. Clark, 1867.  

 

CREECH, David. A Diachronic Analysis of the Use of Scripture in the Variant Versions 

of the Apocryphon of John. Loyola University Chicago, 2011. 187f. Dissertation - Loyola 

University Chicago.  

 

DAVIDSON, Samuel. The canon of the Bible: its formation, history, and fluctuations. Lon-

don: C. Kegan Paul, 1878. 

 

DAVIES, Stevan. Gospel of Thomas and Christian Wisdom. New York: The Seabury 

Press, 1983. 

 



46 
 

DOBSCHÜTZ, Ernst von,. Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipi-

endis. United States: Leipzig, J. C. Hinrichs, 1912. 

 

DONALDSON, James. The Ante-Nicene fathers: translations of the writings of the fathers 

down to A.D. 325. Vol 3. New York: Charles Scribner 'S Sons. 1918. (Latin Chistianity: its 

founder, Tertullian). 

 

EHRMAN, Bart D. Evangelhos Perdidos. Tradução de Eliziane Andrade Paiva. Rio de 

Janeiro-São Paulo: Editora Record, 2008. 

 

EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are 

Not Who We Think They Are. New York: Harper Collins, 2011. 

 

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? quem mudou a bíblia e por 

quê. Tradução de Marcos Marcionilo. São Paulo: Prestígio, 2005/2006. 

 

EHRMAN, Bart D. The Apostolic Fathers: Epistle of Barnabas, Papias and Quadratus, Epis-

tle to Diognetus, The Shepherd of Hermas. v.2. Edited and Translated by Bart D. Ehrman. 

London, Engand: Harvard University Press, 2003 (Loeb Classical Library, LCL 25).  

 

ELIADE, Mircea. Mefístofeles e o andrógino: comportamentos religiosos e valores espiritu-

ais não-europeus. Tradução de Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

 

EUSEBIUS. The Ecclesiastical Históry. With an English Translation by Kirsopp Lake, 

D.D., D.Litt. Vol 1. London: William Heinemann (Harvard University Press), 1929. 

 

EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os acadêmicos atuais distorcem o evangelho. 

Tradução de Elizabeth Stowell Charles Gomes, São Paulo: Cultura Cristã, 2009. 

 

FARIA, Jacir de Freitas. Apócrifos aberrantes, complementares e cristianismos alternati-

vos, poder e heresias!: introdução crítica e histórica à Bíblia Apócrifa do Segundo Testamen-

to. Petrópolis: Vozes, 2009. 

 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006, 

 

GIBIN, Maucyr. Tradição apostólica de Hipólito de Roma: liturgia e catequese em Roma 

no século III. Petrópolis: Vozes, 1971. 

 

HARPUR, Tom. The Pagan Christ: Is Blind Faith Killing Christianity OM. New Zealand: 

Allen & Unwin, 2005.  

 

HENGEL, Martin. The Septuagint as Chistian Scripture: Its Prehistory and the Problem of 

Its Canon. Translated by Mark E. Biddle. New York: T&T Clark, 2002. 

 

HIPPOLYTUS. The Refutation of all Heresies. Translated by The Eley. J. H. Macmahon, 

M.A. Edinburgh: T & T Lcark, 1867. (Ante-Nicene Chistian Library). 

  

HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretação da tradição oculta. Tradução 

de Angela Machado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005. 

 



47 
 

HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra 

Galeott e Sonia Midori Yamamoto. São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

IGREJA CATÓLICA.; JOÃO PAULO II, Papa,. Catecismo da Igreja Católica. 11. ed. São 

Paulo: Edições Loyola, 2001. 

 

IRENEU, Santo. Contra as Heresias: Denúncias e refutação da falsa gnose. Tradução Lou-

renço Costa. 2. ed. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Chris-

tianity. 3rd ed. Boston: Beacon Press, 2005. 

 

JUNG, C. G. Psychological Types. Translated by H. Godwin Baynes. New York: Pantheon 

Books, 1953. 

 

JUNG, C. G. A gnose de Jung e os Sete sermões aos mortos. Tradução de Sandra Galeotti e 

Sonia Midori Yamamott. São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

JUNG, C. G. AION: estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. Tradução de Dom Mateus 

Ramalho. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

JÚNIOR, José Carlos Baracat. Enéadas I,  II e III; Porfírio, Vida de Plotino: Introdução, 

tradução e notas. São Paulo: coleção UNICAMP, 2006. (Tese de Doutorado). 

 

KARDEC, Allan. A Gêneses: os milagres e as predições segundo o espiritismo. Tradução de 

Salvador Gentile . São Paulo: FEB, 36. ed., 2003.  

 

KIDD, B. J. History of the Church to A.D. 461. Oxford: Clarendon Press, 1922. 

 

KUNTZMANN, Raymond; DUBOIS, Jean-Daniel. Nag Hammadi: o Evangelho de Tomé: 

textos gnósticos das origens do Cristianismo. Tradução: Álvaro Cunha. São Paulo: Paulinas, 

1990. 

 

LAMPER, Peter. From Paul to Valentinus: Christians at Rome in the First Two Centuries. 

Minneapolis: Fortress Press, 2003.  

 

LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnósticas. Tradução de Marcos Marcionilo. São Paulo: 

Ediçoes Loyola, 2002. 

 

LEFORT, L. Th. Athanase: lettres festales et pastorales en copte. Louvain: Universitatis Ca-

tholicae Americae et Universitatis Catholicae Lovaniensis, 1955 (Corpus Scriptorum Christi-

anorum Orientalium, vol. 150 e 151).  

 

MACK, Burton L. The lost gospel: the book of Q & Christian origins. New York: HarperCol-

lins Publishers, 1993. 

 

MASONS, Steve. Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories. United 

States of America: Hendrickson Publishers, 2009. 

 

MEAD, G.R.S. Pistis Sophia. London: John M. Watkins, 1921. 



48 
 

 

MORALDI, Luidi Moraldi. Evangelhos Apócrifos. Tradução de Benôni Lemos e Patrizia 

Collina Bastianetto. São Paulo: Paulus, 1999. 

 

MORESCHINI, Claudio. História da filosofia patrística. Tradução de Orlando Soares Mo-

reira. São Paulo: Loyola, 2008. 

 

MEIER, John P. A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Vol. 4: Law and Love. 

New haven and london: Yale University Press, 2009.   

 

METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and 

Significance. New York: Oxford University Press, 1987.   

 

METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. The Text of the New Testament: Its Transmis-

sion, Corruption, and Restoration. Ney Work: Oxford University Press, 2005. 

 

NOCK, A. D. Early Gentile Christianity and Its Hellenistic Background. New York: Har-

per & Row, 1994.  

 

ORIGEN. Homilies on Luke. Translated by Joseph T. Lienhard. United States of America: 

The Catholic University of America Press, 1996 (Fathers of the Church Series). 

 

ORIGEN. Contra Celsum. Translate with an introduction e notes by Henry Chadwick. Lon-

don: Cambridge University Press, 1953. 

 

PAROSCHI, Wilson. Crítica Textual do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1993. 

 

PATTERSON, Stephen J; BETHGE, Hans-Gebhard; ROBINSON, James M. The Fifth Gos-

pel New Edition. The Gospel of Thomas Comes of Age. New York: T&T Clark, 2011.  

 

PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnósticos. Tradução de Maria Motta. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2006. 

 

PLATONIS. Opera: Euthyphro, Apologia Socratis, Crito, Phaedo, Cratylus, Sophista, Politi-

cus, Theaetetus. Vol I. New York: Oxford Universitγ Press, 1995.  

 

QUISPEL, Gilles. Gnosis als Weltreligion. Horland: Origo Verlag Zürich, 1951. 

 

ROBINSON, James M. Koptski Gnosticki Tekstovi: Nag Hammadi Codices i Papyrus 

Berolinensis 8502. San Francisco: Harper, 1990. 

 

ROBINSON, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi. Tradução de Teodoro Lorent. 2.ed. - 

São Paulo: Madras, 2007.  

 

ROBERT, Adolphe et al. Introdução à Bíblia: introdução geral: Antigo Testamento. Tradu-

ção portuguesa do Instituo Teológico Pio XIVol 1. São Paulo: Herder, 1967. 

 
ROBERTS, C, H. Two Biblical papyri in the John. Manchester, Oxford: Rylands library, 1936. 

 



49 
 

RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Rob-

ert McLachlan Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987. ·  

 

SANTO AGOSTINHO. A doutrina cristã: manual de exegese e formação cristã. Tradução 

de Jr. Nair de Assis Oliveira. São Paulo: Paulus, 2002. 

 

SANTO AGOSTINHO. A verdadeira religião; O cuidado devido aos mortos. Tradução de 

Jr. Nair de Assis Oliveira. São Paulo: Paulus, 2002. 

 

SAN AGUSTÍN, San. Obras completas. Disponível em: <http://www.augustinus.it/spagnolo 

/index.htm> Acesso em: 07 ago. 2015. 

 

SCHOLER, David M. Nag Hammadi Bibliography 1995-2006. Leiden-Boston: Brill, 2009. 

 

SCOTT, Walter. The Ancient Greek and Latin Writings Which Contain Religious or 

Philosophic Teachings Ascribed to Hermes Trismegistus. Boston: Shambhala, 1993. 

 

STROUMSA, Guy. Hidden Wisdom: Esoteric Traditions and the Roots of Cristian Mysti-

cism. Leiden-Boston, 2005. (Studies in the History of Religions Vol. 70). 

 

THEISSEN, Gerd. A religião dos primeiros cristãos: uma teoria do cristianismo primitivo. 

Tradução de Paulo F. Valério. São Paulo: Paulinas, 2009. 

 

THOMASSEN, Einar; Oort, Johannes van. The Panarion of Epiphanius of Salamis. Trans-

lated by Frank Williams. (Nag Hammadi and Manichaean Studies, vol. 63). Leiden-Boston: 

Brill, 2009. 

 

TREGELLES, Samuel Prideaux. Canon Muratorianus: the earliest catalogue of the books of 

the New Testament. Oxford: Clarendon Press, 1867. 

 

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. Plotino: um estudo das Enéadas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

2002, p. 39.  

 

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de filosofia: volume 1: problemas de fronteira. 2. ed. 

São Paulo: Edições Loyola, 1996. 

 

WACHTEL, Klaus; HOLMES Michael W. The Textual History of the Greek New Testa-

ment: Changing Views in Contemporary Research. Atlanta: Society of Biblical Literature, 

2011. 

 

WASHINGTON, Peter.  O Babuíno de Madame Blavatsky. Tradução de Antônio Machado. 

Rio de Janeiro: Record, 2000.  

 

YAMAUCHI, Edwin M. Pre-Christian Gnosticism: A Survey of the Proposed Evidences. 2. 

ed. Grand Rapids: Baker Book House, 1983. 

 

YARNOLD, Edward. Cyril of Jerusalem. London and New York: Routledge, 2000. 
 

 


