PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE MINAS GERAIS
IFTDJ — Curso de Filosofia

Fabio Tadeu Camara dos Santos

A GNOSE DESVELADA:

um estudo sobre os Apacrifos, as heresias e 0 gnosticismo

Belo Horizonte
2015



Fabio Tadeu Camara dos Santos

A GNOSE DESVELADA:

um estudo sobre os Apocrifos cristdos, as heresias e 0 gnosticismo

Trabalho de Conclusao de Curso apresentado a Pon-
tificia Universidade Catolica de Minas Gerais como
requisito a obtencdo do grau Bacharel em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Roberto Marcio Starling

Area de concentragdo: Etica Il

Belo Horizonte
2015



Ao meu professor e orientador pelo incentivo
e aos meus amigos e familiares,

fonte de inspiracéo



AGRADECIMENTOS

Ao meu professor e orientador Doutor Roberto Marcio Starling, que tornou possivel a
realizacéo deste trabalho.

Aos meus colegas de turma e amigos pelo o incentivo.

A Pontificia Universidade Catdlica de Minas Gerais por permitir o meu livre acesso
as suas dependéncias durante o desenvolvimento deste trabalho.

A todos que, de alguma forma, contribuiram para a realizacao desta monografia.



kol yvooesbe v aAndewav, kol M aAnOeia
élevbepmosetl Vuag. [e conhecereis a verdade, e a verda-
de vos libertard]. (Jo 8, 32).



RESUMO

Este trabalho consiste no estudo dos escritos apdcrifos do Novo Testamento, das heresias e do
gnosticismo. Nosso foco principal € expor um breve conhecimento sobre esses trés conceitos
levando em conta os seus aspectos religiosos e filosoficos, a fim de trazer esses temas para a
atualidade mostrando a importancia deles na construcdo do pensamento ético e moral do ser
humano. Mostraremos 0s motivos que levaram os textos apocrifos cristdos a ficarem de fora
do canone biblico, bem como o comportamento dos primeiros Pais da Igreja com relacdo aos
hereges. Trataremos da questdo polémica quanto a “falsa autoria” e o “falso conteldo” das
obras gnosticas expondo a posic¢ao dos académicos com relacdo ao tema. Sobre o gnosticismo,
falaremos a respeito de sua suposta origem, veremos 0 gque € gnosis e quais 0s meios de com
ela alguns acreditam atingir a salvacdo. Por fim, apresentaremos o impacto que o fenémeno
gndstico, mistico e esotérico provocou na mente de grandes pensadores e intelectuais da mo-

dernidade e contemporaneidade, o que nos demonstra a importancia do tema.

Palavras-chave: Apdcrifos, Heresias, Gnosticismo, Igreja, Cristianismo, Filosofia.



ABSTRACT

This work is the study of the apocryphal writings of the New Testament, of heresies and
Gnosticism. Our main focus is to present a brief knowledge about these three concepts taking
into account their religious and philosophical aspects, in order to bring these issues to the pre-
sent showing their importance in the construction of ethical thought and moral human being.
We show the reasons the apocryphal Christians to remain outside the biblical canon, as well
as the behavior of the early Church Fathers regarding the heretics. We will address the con-
troversial issue about the “false authorship” and “false content” of Gnostic works exposing
the position of scholars on the issue. About Gnosticism, will talk about their supposed origin,
we will see what is gnosis and what means of her some believe attain salvation. Finally, we
will present, as a final point, the impact that the Gnostic phenomenon caused in the minds of
great thinkers and intellectuals of modernity and contemporary, which shows us the relevance

and importance of the theme.

Keywords: Apocrypha, Heresies, Gnosticism, Church, Christianity, Philosophy.



SUMARIO

LINTRODUGAO ...t ses st s st 9
2 SOBRE OS APOCRIFOS CRISTAOS E ASHERESIAS .......coooveeeeeeeeee e 10
2.1 Por que os textos apdcrifos cristdos ndo entraram N0 CANONE?...........ccoovvrereeierienienn 11

2.2 Falso conteudo e falsa autoria: a posicéo dos académicos com relacéo a autoridade

apostolica dos eSCrit0S APOCKITOS. ......ccviiii e e 17
2.3 Contra as heresias: a atitude dos Pais da Igreja para com os hereges...........cccceuee.ne. 22
3 GNOSIS E GNOSTICISMO ..ottt et ans 28
3.1 O surgimento do gNOSTICISIMO .....ccuveiuiiieiieie ettt sre e enee e 29
3.2 A SAIVACED PEIA GNOSIS ...eeviieiie et e 33

3.3 O renascimento do interesse pelo gnosticismo na modernidade e contemporaneidade38

A CONGCLUSAOD ..o oo et et e et et e e et et et et e e et e e et et e e et e e es et e e ereeesaessaeeesereeesanes 43

REFERENGCIAS ..o e ettt e et e e e e e e et e et e e s et e e s e es e e s e ean e 45



1 INTRODUCAO

Além dos Quatro Evangelhos, do Livro de Atos, das Cartas de Paulo, das Epistolas
gerais e do Livro de Apocalipse existem outros tantos escritos antigos sobre Jesus que nao
foram incluidas no canone do Novo Testamento. O principal motivo para esta exclusao foi por
que eles ndo foram reconhecidos como sendo relatos legitimos, auténticos e originais. Os pri-
meiros Pais da Igreja alegavam que a mensagem escondida por detras desses livros ndo estaria
de acordo com o ensinamento oficial e, por isso, deveriam ser banidos das maos dos fiéis,
pois eles contaminariam a mente daqueles que professavam a fé verdadeira em Jesus Cristo.
Foram, assim, tachados de falsos escritos, blasfemos, ilegais e de ndo provirem de inspiracao
Divina. Ainda hoje muitos acreditam que tais escritos distorcem tudo aquilo que Jesus teria
dito a seus apostolos e discipulos.

Sabe-se que a formagao do canone cristdo ndo se deu de forma homogénea nos primei-
ros séculos de nossa era. Varios grupos de cristdos se debatiam sobre quais deveriam ser o0s
verdadeiros ensinamentos deixados pelo Cristo. Dentre esses grupos, uns sairam vencedores e
outros acabaram sendo rejeitados e banidos pelos seus rivais, justamente por que aquilo que
eles ensinavam viria a se contrapor as certezas da fé do canone sagrado. Logo, a doutrina pro-
ferida por esses grupos de cristios “perdedores” eram, na visdo dos “vencedores™, incompa-
tivel com o pensamento original e verdadeiro da revelacdo de Deus que trazia uma visao dis-
torcida de Jesus e de sua doutrina deixada pelos apdstolos.

O objetivo principal do nosso estudo consiste em examinar um pouco dessa rivalidade
e a0 mesmo tempo expor brevemente o conhecimento da doutrina deixada por esses grupos de
cristdos “perdedores”. Para tanto, no capitulo 2, faremos uma pequena introdugdo aos escritos
apocrifos do Novo Testamento e, em seguida (2.1), examinaremos por que os livros apocrifos
do Novo Testamento ficaram de fora do canone biblico. No segundo topico (2.2) mostraremos
os esforcos dos lideres da Igreja em tentar refutar os hereges em prol da defesa de seus ideais
de fé e, por ultimo (2.3), veremos a posi¢do dos académicos quanto a veracidade e autentici-
dade dos Evangelhos Apdcrifos. No terceiro capitulo faremos uma abordagem sobre o gnosti-
cismo, seu significado e sua suposta origem (3.1), da gnosis enquanto proposta de salvagédo
(3.2) e, finalmente (3.3), da influéncia que grandes pensadores e intelectuais da modernidade

e contemporaneidade tiveram sobre o fendmeno gnéstico.

1 Referéncia a Walter Benjamin a histéria dos vencidos e dos vendedores.



2 SOBRE OS APOCRIFOS CRISTAOS E AS HERESIAS

Quando alguém ouve falar em “apocrifo” e “heresia” logo associa a esses dois termos
algo de falso, negativo, rejeitado, ideias contrarias a doutrina estabelecida pela Igreja. Tais
conceitos sdo assimilados pelo senso comum que ignora o que eles representam exatamente,
servindo-se deles apenas como um meio de contrapé-los ao ideal tradicional de fé, o que gera
falta de interesse pelo estudo profundo do assunto. Mas, felizmente, hd pessoas que ainda se
Interessam por esses temas.

Mesmo impregnados de pré-conceitos e descriminacgdes, o estudo dos apécrifos e das
heresias cristds cresce a cada dia (embora ainda pouco difundido no Brasil) e sdo abordados
em diversas areas do conhecimento. Tais temas vém sendo analisados e discutidos por muitos
e hoje se tém chegado a conclusdo de que eles sdo importantes para compreender a origem e 0
processo de formacéo do canone da Igreja e do cristianismo. Talvez por conta do processo de
secularizacdo as portas para novas perspectivas sobre esses assuntos se abram. Pensando nisso
é que decidimos examinar e investigar esses dois temas com o objetivo de conduzir a uma
reflexdo sobre aquilo que durante séculos foi ignorado pela elite clerical.

O foco do nosso primeiro estudo serd sobre os Apocrifos do Novo Testamento. Com
rela¢do ao termo “apdcrifo”, comumente se atribui a ele o significado de livros cujo contetdo
e autoria sdo falsos, inauténtico ou sem autoridade divina. Todavia, do grego amdkpvpov
(apdcrifon) significa literalmente “oculto”, “escondido”, “secreto”. Essa palavra era usada
para indicar aquilo que se encontra em segredo. Antigamente os Apocrifos faziam parte de um
grupo particular de judeus e cristdos helenistas do primeiro e segundo século. Segundo esse
grupo, tais escritos conteriam uma revelacdo secreta de algo esotérico que exigia do leitor
uma iniciagdo especial para decifrar seu conteido. Paulo na Carta aos Colossenses, por
exemplo, utiliza desse termo para se referir ao pleno entendimento dos mistérios de Deus-Pai
e do Cristo, no qual “todos os tesouros da sabedoria (sophias) e do conhecimento (gndseos)
[estdo] ocultos (apdcrifoi)”2. Foi somente mais tarde, com os Pais da lgreja, que esse termo
ganhou um sentido pejorativo significando “obras falsamente atribuidas a um personagem
biblico importante”. J& com relagdo a palavra “heresia” (do grego aipeoic) significa literal-

mente “escolha”.

2C12, 3. (ARA).
10



2.1 Por que os textos apécrifos® cristdos ndo entraram no canone?

Para a maioria dos cristdos, ndo ha davidas de que um dos critérios fundamentais utili-
zados pela Igreja na escolha dos livros da Biblia foi a autoridade apostdlica deles e a presenca
do Espirito Santo em suas composic¢es. O Concilio de Trento [1545-1563] — uns dos conci-
lios ecuménicos mais longos de toda a Historia da Igreja Catolica — por exemplo, declarava
“ao mesmo tempo santos e candnicos os livros da Biblia porque, ‘escritos sob a Inspira¢do do
Espirito Santo, tém a Deus por autor e, como tais, foram confiados a Igreja’.”* O artigo 3 do
catecismo catolico diz que Deus inspirou seus autores a escreverem os livros sagrados, “ser-
vindo-se deles, na posse de suas faculdades e capacidades, para que, agindo Ele neles e por
eles, pusessem por escrito, como verdadeiros autores, tudo aquilo e sé aquilo que Ele que-
ria.”®. Logo, todos os outros livros que ndo tiveram um reconhecimento sagrado sdo, para a
Igreja, falsos escritos, mentirosos, blasfemos e ndo de inspiracdo divina. Assim, apenas oS
textos candnicos® ensinam fielmente e sem erros a Unica e pura verdade que Deus deixou aos
homens para a sua salvacdo. Bem, isso € o que aprendemos pela tradigdo da Igreja e que a
maioria dos fieis aceitam como sendo justo e verdadeiro. Porém, existem relatos historicos
importantes, mas pouco divulgados, mostrando que a aceitacdo de um livro e a excluséo de
outro parece estar mais ligada a um ato humano de discriminagédo ao invés de uma ordem di-
vina.

Ao examinarmos mais de perto o processo historico de formagdo do canone do Novo
Testamento vemos que, na verdade, o que houve durante varios séculos foi uma disputa poli-
tica e ideoldgica na escolha da colecdo de livros santos. Temos a informacédo de que Marcido
de Sinope’ [c. 85-160 d.C.], por volta do ano 140 d.C., foi o primeiro a reunir um conjunto
fechado de Escrituras reservado aos poucos livros de seu interesse particular. Seu canone ins-
pirado continha apenas onze livros — uma versdo do Evangelho de Lucas, algumas Cartas de

Paulo e um texto de sua propria autoria®.

3 A colecdo de livros Apdcrifos do Novo Testamento é muito maior do que o da Biblia canénica. Enquanto te-
mos 27 livros oficializados pela Igreja, hoje podemos contabilizar mais de 80 obras Apdcrifas, onde se incluem
evangelhos, atos, epistolas, apocalipses, tratados, oragdes, etc.
4 ROBERT, Adolphe et al. Introducéo a Biblia: introducéo geral: Antigo Testamento. Tradugdo portuguesa do
Instituo Teoldgico Pio XI, vol. 1. S&o Paulo: Herder, 1967, p. 35.
S Art. 3, 11, 106. (VATICAN, 2015).
® Ou seja, 0 conjunto de livros que compde as regras de fé da Igreja, origem literal da palavra grega kanén que
significa “regra”, “norma”, “medida”, “ordem”.
" Marcido foi um tedlogo cristdo do século Il d.C. Ele foi considerado herege pelos Pais da Igreja e suas obras
condenadas.
8 Marcido teria composto um livro chamado Antiteses, preservado apenas nas citacdes de seus oponentes.

11



Um pouco mais tarde os Pais da Igreja, seguindo o exemplo de Marcido, comecaram a
estipular quais os livros que deveriam ou ndo fazer parte do canone Sagrado. Todavia, a esco-
Iha deles ndo foi homogénea. Clemente de Alexandria [150-215], por exemplo, chegou a atri-
buir uma inspiragdo divina a obras de autores considerados por outros escritores da Igreja
como ndo inspirados. O bispo de Alexandria considerava a Epistolas de Clemente de Roma, a
Epistola de Barnabé, assim como o Apocalipse de Pedro e o Pastor de Hermas® como livros
inspirados.’® Ele também cita palavras!! que supostamente teriam sido ditas por Jesus, mas
que ndo constam no novo testamento candnico. Porém, o mais curioso é que Clemente inclui
em seu canone de livros inspirados textos de autores néo cristdos. Ele acreditava que todas as
passagens, palavras, frases ou paragrafos que contivesse uma moral religiosa verdadeira fos-
sem sem davida inspiradas por Deus. Mergulhado no ambiente helenistico e influenciado pe-
las ideias neoplatonicas, Clemente de Alexandria considerou as palavras do poeta grego Or-
feu, do fildsofo Platdo e de Metrodoro®? como “divinamente inspiradas’™®®,

Um pouco mais conservador na escolha do canone cristdo, outro importante membro
da Igreja primitiva, Origenes de Alexandria [c. 185-254] — considerado por muitos autores
contemporaneos como “o mais completo conhecedor da Biblia entre todos os escritores da
Igreja Primitiva™* — fala da multiplicidade dos evangelhos existentes em sua época a0 mesmo
tempo em que apoia aqueles cuja Igreja outrora aprovara: “A Igreja possui quatro evangelhos;
0s hereges tém numerosissimos, (...) Mas, em todas essas questdes nao aprovamos nenhum,
exceto os que a Igreja aprova, ou seja, apenas quatro Evangelhos Candnicos”®. (Traducéo
nossa).*® Embora Origenes se apoie por completo na tradicdo candnica creditada pelos seus
antecessores, sua posi¢cao com relacao a outros textos cristdos nos deixa duvidas. A Carta aos

Hebreus, 2 Pedro, Judas, 2 e 3 Jodo, embora as utilize e as cite em seus escritos, Origenes

® O Pastor de Hermas, uma obra literaria cristd do século 1 citada por Atanasio de Alexandria [295-373] cerca
do ano 350 d.C foi tida como inspirada por Deus até o século 1V. Ela fez parte, por exemplo, do Codex Sinaitico
do Novo Testamento, até que mais tarde foi reconhecida como sendo obra ndo de um ap6stolo, mas do irmao de
Pio, um bispo de Roma que viveu na metade do segundo século (cf. EHRMAN, 2008, p. 223).
10 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New
York: Oxford University Press, 1987, p. 134.
1 Tais palavras sdo chamadas de agrafos, isto é, o que ndo esta escrito e aparecem ocasionalmente em suas obras
como inspiradas.
12 Metrodoro foi um membro da escola epicurista.
13 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New
York: Oxford University Press, 1987, p. 134.
14 WALKER apud PAROSCHI, Wilson. Critica Textual do Novo Testamento. Sdo Paulo: Vida Nova, 1993, p.
72.
% Hom. Lc. I, 1, 2. (ORIGEN, 1996).
16 The Church has four Gospels. Heretics have very many. (...) But in all these questions approve of nothing but
what the Church approves of, namely only four canonical Gospels.

12



ndo esta totalmente certo de suas legitimidades!’. Outros livros, tais como o Evangelho dos
Hebreus, a Epistola de Barnabé, a epistola de Clemente de Roma, os Atos de Paulo, A Prega-
cdo de Pedro e, inclusive O Pastor de Herma sdo considerados por Origenes como obras legi-
timas, porém de inspiracdo privada. J4 os considerados “apocrifos” devem ser todos rejeita-
dos'®. Ha casos ainda em que a inspiracdo de um escrito interpretada por Origenes entra em
conflito com a de outro Pai da Igreja, como no caso da Carta de Aristeu (uma obra grega
pseudoepigrafa da tradi¢do Judaica produzida no século Il). Segundo a interpretacdo de Cle-
mente de Alexandria essa carta teria sido inspirada por Deus, mas Origenes discorda disso*®.

Mais tarde, no século 1V, o historiador apologético Eusébio [ca. 265-339], natural de
Cesérea, formula de forma mais categorica a relagdo dos livros reconhecidos pela Igreja como
inspirado. Porém, assim como Origenes, 0 mesmo se ateve a se apoiar na tradicdo de seus
antecessores. Sua lista de livros contém: 1) os aceitos por todas as Igrejas, ou seja, 0s quatro
Evangelhos mais o Livro de Atos, as Cartas de Paulo, a Primeira Epistola de Jodo, Pedro e,
quem sabe, o Apocalipse de Jod0?%; 2) os que sdo genuinamente suspeitos, como no caso das
Epistolas de Tiago, de Judas, segunda de Pedro e a segunda e terceira de Jodo; 3) os que de-
vem ser rejeitados como ilegitimos, nos quais dentre eles se destacam os Atos de Paulo, O
Pastor de Hermas, o Apocalipse de Pedro, a Epistola de Barnabé, uma obra chamada Ensi-
namento dos Apdstolos e, se julgar oportuno, o Apocalipse de Jodo; 4) por fim, aqueles que
devem ser desconsiderados por inteiro, isto €, os “apocrifos”, que sdo os livros ndo apoiados
pela ortodoxia, 0s que seriam invencdes de hereges e que, portanto, deveriam ser rechagados
“como completamente perverso e impio”?L,

A contribuicdo dada por Clemente de Alexandria, Origenes e Eusébio foi, sem davida,
importante nos preparativos para o processo do desenvolvimento final do canone oficial da
Igreja que ganhou forca no decorrer da idade media. Tal elenco serviu de base para que seus
sucessores utilizassem do mesmo critério de inspiragdo como um meio artificioso para apoiar

ou descriminar uma obra cristd como verdadeira ou falsa. Exemplo disso € Agostinho, bispo

1" ROBERT, Adolphe et al. Introducéo a Biblia: introducéo geral: Antigo Testamento. Tradugdo portuguesa do
Instituo Teoldgico Pio XI, vol. 1. Sdo Paulo: Herder, 1967, p. 46.
18 ROBERT, Adolphe et al. Introducéo a Biblia: introdugdo geral: Antigo Testamento. Tradug&o portuguesa do
Instituo Teoldgico Pio XI, vol. I. S&o Paulo: Herder, 1967, p. 46.
19 Cf. HENGEL, Martin. The Septuagint as Chistian Scripture: Its Prehistory and the Problem of Its Canon.
Translated by Mark E. Biddle. New York: T&T Clark, 2002, p. 12.
20 Durante varios séculos o Apocalipse de Jodo foi considerado uma obra duvidosa ficando de fora do canone de
algumas Igrejas como a de Laodicéia e de Antiogquia que ndo o viu como sendo obra do ap6stolo Jodo. (Cf. RO-
BERT, 1967, p. 47). Epifanio, por exemplo, toma conhecimento de uma seita herética do século 11 d.C., a Alogi,
que atribuia a autoria do Apocalipse de Jodo a Cerinto, um gnostico judeu-cristdo do século Il. (Cf. Epifanio,
Panarion, 51, 1-35).
21 Hist. Ecles. 3, 25. (EUSEBIUS, 1929).

13



de Hipona que no século IV estabelece uma norma preferencial para os livros canonicos a fim
de superar as davidas de seus antecessores. Em sua obra De Doctrina Chistiana (A Doutrina

Cristd), concluida por volta do final do ano 426 ou no inicio de 427, Ié-se:

Eis o método que se ha de observar no discernimento das Escrituras candnicas: 0s
livros que sdo aceitos por todas as igrejas catolicas se anteponham aos que nao sdo
aceitos por algumas. Por outro lado, entre os livros que algumas igrejas ndo admi-
tem, prefiram-se 0s que sdo aceitos pelas Igrejas mais numerosas e importantes aos
gue sdo unicamente aceitos pelas igrejas menos numerosas e de menor autorida-
de.??

Cirilo de Jerusalém [313-386], bispo sucessor de Maximo I11, excomunga os apocrifos
como falsos escritos que corrompem a mente das pessoas. O mesmo faz severas criticas ao
Evangelho de Tomé assim como &s pessoas que o lerem, e, sem delongas, esta apto a determi-

nar aos fiéis somente a leitura dos textos outrora ja pré-estabelecidos pela Igreja ortodoxa:

No Novo Testamento ha quatro evangelhos, e somente quatro; quaisquer outros sao
falsos e prejudiciais. Os maniqueus escreveram outro, o Evangelho de Tomé, que,
embora seja perfumado e mascarado com o nome do Evangelho, corrompe a alma
dos simples. Vocé também deve aceitar os Atos dos doze apéstolos e, além das sete
epistolas catolicas de Tiago, Pedro, Jodo e Judas; e, finalmente, para definir o selo
em todos eles, as catorze epistolas de Paulo, que formam o Ultimo trabalho dos dis-
cipulos. Trate todos os outros livros como secundario. Aqueles que ndo sdo lidos nas
Igrejas vocé ndo deve ler, além disso, deve priva-los, como ja foi dito. Isso € tudo o
que precisa ser dito sobre este assunto.?® (Tradugéo nossa).?*

A adeséo dos livros que hdo de ser lidos como inspirados nas Igrejas (em destaque pa-
ra as Igrejas fundadas no Ocidente) e a condenagdo daqueles que deverdo compor o index
librorum prohibitorum ganha um carater unanime a partir do inicio do século V. Parece que
agora o desejo de se obter um canone oficial, seguro e totalmente digno de fé comeca a ser de
fato alcangado. Em 20 de fevereiro de 405, mais ou menos 22 anos antes da publicacéo final
de De Doctrina Chistiana de Agostinho, o papa Inocéncio I divulga uma carta®® enderecada a
Exuperius (bispo de Toulouse) contendo uma lista de livros que poderiam ser aceitos e 0s que

ndo deveriam fazer parte do canone biblico. Com relacdo ao do Novo Testamento, de acordo

22 A Doutrina Crist3, 2, 8, 12. (AGOSTINHO, 2002).
23 Catequese, 4, 36. (YARNOLD, 2000).
24 In the New Testament there are four gospels, and only four; any others are spurious and harmful. The Mani-
chees wrote another, the Gospel of Thomas, which, being scented and painted with the name of gospel, corrupts
the souls of the simple. You should also accept the Acts of the twelve apostles, and in addition the seven catholic
epistles of James, Peter, John and Jude; and finally, to set the seal on them all, the fourteen epistles of Paul,
which form the last work of the disciples. Treat any other books as secondary. Those which are not read in
churches you should not read privately either, as you have already been told. This is all that needs to be said on
this subject.
25 Consulenti tibi, n. 7.

14



com Inocéncio deve ser rejeitado e condenado “todos os que tém aparecido (além do nosso
Novo Testamento) ‘sob os nomes de Mateus, Tiago Menor, Pedro, Jodo, André, Léucio’”,
inclusive os escritos dos fildsofos Xenocérides e Lednidas.?

Outro documento latino chamado Decretum Gelasianum cuja autoria é incerta, mas
que a tradigdo atribui ou ao papa Gelasio [c. 492- 496], ou a Damaso | [c. 366-384] ou a
Hormisdas [c. 514-523]%" ¢ talvez o catdlogo mais extenso de escritos biblicos. Dividido em
cinco partes, além de oferecer um elenco dos livros aceitos do Antigo Testamento e do Novo
Testamento, a Ultima parte contém uma longa lista de condenacgdo dos escritos apocrifos (que
ao todo somam mais de sessenta titulos) e de autores heréticos (cerca de trinta e cinco nomes).
No inicio da lista o autor emite uma ordem para a Igreja romana deixando bem claros quais

escritos devem ser evitados:

Todos os outros escritos (isto é, os que nao fazem parte do canone) compilados ou
reconhecidos pelos hereges ou cismaticos, de modo algum recebe a Igreja Catélica
Apostélica e Romana. Destes, devemos mencionar alguns que nos vem a memodria,
0s quais os catdlicos devem evitar.?® (Tradugdo nossa).?°

Devemos considerar também a lista canénica do patriarca de Nicéforo [c. 809-818] de
Constantinopla que traz um catadlogo contendo 60 livros. Outros documentos interessantes,
como uma enumera¢do de cinco “falsos Evangelhos” apocrifos de uma fonte hebraico-
samaritano® em uma seccdo sobre a era romana®* e um manuscrito siriaco romano hagiogra-
fico datado cerca de 875 d.C. que certamente tambeém pertenceu a uma comunidade de sama-
ritanos. Neste, por exemplo, contém a informagdo de que “em uma das aldeias dos samarita-
nos (...) os da heresia dos herodianos (...) recebem apenas o Evangelho de Marcos, o0 evange-
lista, as trés Cartas de Paulo, e quatro livros de Moisés’.”®? (Tradugdo nossa).*

Por altimo, talvez o documento histérico mais importante que traz informacdes a res-

peito da formacdo do canone do Novo Testamento seja 0 chamado Canon de Muratori ou

% KIDD, B. J. History of the Church to A.D. 461. Oxford: Clarendon Press, 1922, p. 8.

27 Alguns acreditam que essa obra ndo deva ser de um papa, mas uma compilagdo particular elaborada ndo em
Roma, mas na Italia no inicio do século VI. (METZGER, 1989, p. 188).

28 Decretum Gelasianum, 5. (DOBSCHUTZ, 1912).

29 Cetera quae ab hereticis sive scismaticis conscripta vel praedicata sunt, nullatenus recipit catholica et aposto-
lica Romana ecclesia; e quibus pauca, quae ad memoriam venerunt et a catholicis vitanda sunt.

30 Samaritan Hebrew Chronicle I1.

31 Cf. METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance.
New York: Oxford University Press, 1987, p. 188.

32 METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New
York: Oxford University Press, 1987, p. 189, nota 61.

33 “in one of the villages of the Samaritans... those of the heresy of the Herodians... receive only Mark the Evan-
gelist, three letters of Paul, and four books of Moses”.

15



Fragmento de Muratori. Publicado em 1740 por Muratori (o editor), este documento®* — que
teria sido composto originalmente no final do segundo século® — apresenta um catalogo ou
uma lista formal dos livros aceitos e rejeitados nas Igrejas, trazendo uma espécie de “introdu-
¢do ao Novo Testamento” acrescido de “informagdes historicas e reflexdes teologicas”.%
Com relacéo a nomeagao dos escritos candnicos de Muratori, os Quatro Evangelhos (linha 1-
33) estdo entre os que devem ser aceitos universalmente em todas as Igrejas, sendo que na
ordem o de Mateus vem em primeiro, depois 0 de Marcos, o de Lucas e o de Jodo. Segue na
nomeacdo do autor o livro de Atos dos Apostolos (linha 34-39) atribuido a Lucas, treze Epis-
tolas de Paulo (linha 39-68), duas Epistolas de Jodo e a de Judas (linha 68-71), e mais dois
Apocalipse (linha 71-80): o de Pedro (recusado por algumas Igrejas) e o de Jodo. O Pastor de
Hermas também aparece como permitido de ser lido particularmente nas Igrejas. Vejam que
ficou de fora a Epistola aos Hebreus, 1 e 2 Pedro, a Terceira Epistola de Jodo e Tiago. Entre
os apécrifos sdo nomeados varios livros atribuidos a hereges cristdos do século Il que devem
ser totalmente rejeitados, sendo uns deles, a Epistola aos Laodicenses®’ e a Epistola aos Ale-
xandrinos.®

Ao final destas breves consideracdes podemos concluir que a formagéo do canone de
livros inspirados do Novo Testamento, seu reconhecimento sagrado e sua autoridade santa se
deram nao por intermédio de uma ordenacao divina, mas por uma escolha deliberada em gos-
tos particulares de acordo com interesses de fé privada. Os primeiros cristdos escolheram so-
mente os livros que eram de acordo com seus interesses de fé, deixando de lado todos aqueles

0s quais, em suas mentes, ndo tiveram uma inspiragéo do Espirito Santo.

34 Hoje possuimos apenas uma cépia do Fragmento de Muratori (MS J. 101 sup.) datada do oitavo século escrita
anonimamente, provavelmente por um monge escriba, que se encontra preservado na Biblioteca Ambrosiana em
Mildo.
% Davidson arrisca uma data mais precisa (170 d.C.). Para saber mais sobre a datagdo do manuscrito, veja: ME-
TZGER, 1987, p. 191; TREGELLES, 1867, p. 1-2; MORALDI, 1996, p. 17 e DAVIDSON, 1878, p. 141.
% METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and Significance. New
York: Oxford University Press, 1987, pp. 194-195.
S7Cl 4, 16. (ARA).
3 Quanto a epistola aos laodicenses, esta seria uma versdo alterada da epistola aos Efésios forjada em nome do
apostolo Paulo e, portanto, deveria ser proibida (DAVIDSON, 1878, p. 142.). Ja com relacdo a Epistola aos
Alexandrinos, embora alguns estudiosos conjecturassem que seja a Epistola aos Hebreus, nada podemos afirmar
acertadamente, pois nenhuma evidéncia dessa carta chegou até nés. (METZGER, 1987, pp. 195-199; DAVID-
SON, 1878, pp. 141-143 e TREGELLES, 1867).

16



2.2 Falso conteudo e falsa autoria: a posi¢cdo dos académicos com relacdo a autoridade

apostolica dos escritos apocrifos

Conforme vimos anteriormente, a histéria de formacéo e composicdo do canone cris-
tdo foi repleta de disputas ideoldgicas e politicas. Nada de uma unanimidade e muito menos
uma pré-eleicdo pacifica entre os Pais da Igreja com relacdo a escolha dos livros santos. Mas
apesar dentre todos esses impasses, 0 fator mais importante que fez com que os escritos apo-
crifos ficassem de fora do cénone oficial da Igreja Catolica foi a questdo da nao autoridade
apostdlica deles.

Para os primeiros padres da Igreja qualquer escrito cristdo que ndo fossem aqueles que
eles acreditavam ter vindo diretamente das maos de um apostolo ou discipulo de Jesus ndo era
digno de verdade e inspiragdo, mas sim de falsificacdo. Todos os outros evangelhos que circu-
lavam entre os séculos Il e IV sob 0 nome de Tomé, Judas, Felipe, Tiago, Pedro, Maria Ma-
dalena, Jodo, Bartolomeu, e etc., foram escritos ndo por eles mesmos, mas por autores ano-
nimos que conferiam a esses escritos nome de pessoas que supostamente estiveram proximas
de Jesus e seus discipulos. Por causa disso, tais livros deveriam ser destruidos, pois seus con-
tetdos, segundo os Pais da Igreja, prostituiriam o verdadeiro significado da palavra de Deus.

Hoje, ainda héa estudiosos que concordam com os argumentos dos Pais da Igreja. Eles
alegam ndo haver nada nesses apdcrifos que corrobore com a construcdo historica e apostolica
do Cristianismo. O tedlogo e professor Craig Alan Evans, por exemplo, faz uma forte critica
quanto a questdo da autenticidade e originalidade de alguns textos Apocrifos. Em uma de sua
analise esta o célebre Evangelho de Tomé®®. Apds analisar este Evangelho, Evans chega a
concluséo de que se trata, muito possivelmente, de uma falsificacdo tardia. Bem, estudiosos
como Stephen J. Patterson, Hans Gebhard Bethge, Richard Smoley, Helmut Koester, Ron
Cameron, James M. Robinson, Marvin Meyer e outros acreditam que o Evangelho de Tomé
apresenta materiais auténticos, autbnomos e distintos da tradicdo sindtica*. Este, em sua for-
ma original, pode ser mesmo até mais antiga do que os Quatro Evangelhos. Koester, por
exemplo, defende que o Evangelho de Tomé preserva algumas tradi¢Ges palestinas indepen-

dentes do primeiro século. Ele acredita que sua forma mais original ficaria em torno do ano 50

39 0 Evangelho de Tomé é uma colecéo de ditos de Jesus. Hoje existem duas copias deste Evangelho, sendo uma
versao fragmentaria em grego (Oxyrhynchus Papyri 1, 654 e 655) datada do século Il d.C., e uma versédo em
copta (NHC Il, 2) pertencente a Biblioteca de Nag Hammadi datadas do século IV a.C.
40 Cf. PATTERSON, Stephen J; BETHGE, Hans-Gebhard; ROBINSON, James M. The Fifth Gospel New Edi-
tion. The Gospel of Thomas Comes of Age. New York: T&T Clark, 2011.

17



d.C. Semelhante, Meyer afirma que os ditos de Tomé pode muito bem pertencer ao século 1.4
Evans, por sua vez, discorda desses autores. Segundo ele, o Evangelho de Tomé néo oferece
evidéncias validas suficientes para que possamos data-lo no primeiro século do Cristianismo,
pelo contrario, esse evangelho, diz Evans, “s6 podera levar a uma viséo distorcida do Jesus
historico”2.

A partir da analise de elementos recolhidos de materiais candnicos e extracanonicos,
Evans chega a conclusdo de que ¢ dificil acreditar que o Evangelho de Tomé tenha sido es-
crito antes de meados do século 11.*% Ele alega ser claro a dependéncia de Tomé aos Evange-
Ihos do Novo Testamento, sobretudo com os de tradicdo cristd oriental siriaca, e ndo ao con-
trario. Em sua opinido, o Evangelho de Tomé néo teria sido escrito originalmente em grego e
mais tarde traduzido para o copta, como defendem os outros académicos. Para Evans, o Evan-
gelho de Tomé ndo passa de uma interpolacéo posterior totalmente dependente de uma versao
harmonizada dos Quatro Evangelhos feita por Taciano [c. 120-180] em lingua siriaca deno-
minada Diatessaron.* Evans chega a essa conclusdo através do estudo feito pelo professor
Nicholas Perrin que traduziu a versdo copta de Tomé para o0 grego e para o siriaco e os resul-
tados obtidos se mostraram familiares ao texto de Taciano. Logo, ai estaria a prova de que 0
Evangelho de Tomé ndo pode ser considerado fonte segura para um pesquisador tentar recons-
tituir os verdadeiros ensinamentos de Jesus.

Um primeiro problema que se observa no estudo de Evans — bem como a de outros
académicos® — é que ele parte do pressuposto de que os Evangelhos Candnicos foram escritos
originalmente no século |, décadas ap6s a morte de Jesus historico.*® Bom, quanto a esse ar-
gumento devemos ficar atentos por que ndo existe nenhum manuscrito ou autografo original
do Novo Testamento cuja data remete ao século I. Um segundo problema, que por sinal levan-
tado por alguns criticos*’, é utilizar as historias dos Evangelhos para definir a origem do cris-

tianismo. Ora, ndo ha provas de que toda a narrativa sobre Jesus e seus apostolos presente nos

41 Cf. MEYER, Marvin. Nag Hammadi Scriptures. New York: HarperOne, 2007.
42 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o Evangelho. Traducdo de Eliza-
beth Stowell Charles Gomes, Sao Paulo: Cultura Crista, 2009, p. 70.
43 Cf. EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho. Tradugédo de
Elizabeth Stowell Charles Gomes, S&o Paulo: Cultura Cristd, 2009, p. 181.
4 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho. Tradugédo de Eliza-
beth Stowell Charles Gomes, Sao Paulo: Cultura Cristd, 2009, p. 70.
4 Principalmente os dos membros do Jesus Seminar (grupo de estudo do Novo Testamento fundado por Robert
Funk em 1985).
4 Cf. EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho. Traducdo de
Elizabeth Stowell Charles Gomes, S&o Paulo: Cultura Cristd, 2009, p. 173.
47 Cf. CAMERON, Ron; MILLER, Merrill P. Redescribing Christian Origins. Leiden » Boston: Brill, 2004, p.
2-4. (Society of Biblical Literature Symposium Series).

18



Quatro Evangelhos séo relatos verdadeiros, ou seja, aquilo que de fato aconteceu®®. Qualquer
um pode ver que esses livros sdo recheados de parabolas, provérbios, metaforas, personifica-
coes, figuras de linguagens, simbolos e etc. (Que, por conseguinte, sdo métodos muito co-
muns utilizados em vérias culturas antigas como forma de expressar, por meio de analogias,
uma sabedoria de ordem superior, e € muito provavel que os escritores dos Evangelhos utili-
zaram desses métodos para falar do conhecimento dos mistérios Divinos).

Mas, embora muitos estudiosos dedicassem varios anos de trabalho e pesquisa na ten-
tativa de encontrar nos Quatro Evangelhos evidéncias que comprovem a origem histérica de
Jesus, na verdade, o que eles conseguiram até hoje foi uma bela dor de cabega. O que a maio-
ria deles fazem, por exemplo, €, através de recursos textuais hipotéticos com base nas evidén-
cias externas e internas tardia do texto do Novo Testamento grego, transferir o sentido de uma
palavra grega para o seu equivalente em hebraico ou aramaico (lingua materna de Jesus)*.
Mas essa & uma tarefa perigosa e o risco de se cometer falacias é enorme®, pois além de al-
gumas palavras ndo trazerem um correspondente exato em outras linguas, o longo processo de
transmisséo e as centenas de milhares de variantes textuais presente nos diversos manuscritos
gregos (embora muitas delas ndo tragam grandes consequéncias) dificultam a reconstrugédo do
texto inicial. Um especialista no assunto diz: “Os manuscritos originais que deixaram as me-
sas dos autores estdo perdidos. Mesmo se 0s tivéssemos, ainda nao seriam capazes de verifi-
car, 2 medida que os proprios autores podem ter introduzido variantes para a transmissio.”>
(Tradugéo nossa).>

Observa-se também no estudo de Evans que ele assume, algumas vezes, uma postura
um tanto quanto radical e conservadora ao afirmar que “ndo ¢é provavel que informag¢des anti-
gas e confiaveis a respeito de Jesus historico ndo encontrado nos escritos do Novo Testamento
tenham sido preservadas em alguns dos escritos do século 11.”%% Outro te6logo famoso que
também trabalha na reconstrucdo ou recuperacdo do Jesus histérico, o padre catolico John P.
Meier defende um argumento bem parecido com o de Evans. Segundo ele ha pouquissimas

fontes para além dos Quatro Evangelhos que possa ser (til para o conhecimento do Jesus his-

48 Ha quem defende que negar completamente a histéria biblia é perder a nossa tradicdo. (Cf. DAVIES apud
CAMERON; MILLER, 2004, p. 4).
49 Cf. JEREMIAS, J. Teologia do Novo Testamento. Traducdo de Jodo Rezende Costa, Sdo Paulo: Hagnos,
2008.
%0 A tradugdo grega do Antigo Testamento, a Septuaginta (grego= epdounkovta) é um exemplo disso.
SLWACHTEL, Klaus; HOLMES Michael W. The Textual History of the Greek New Testament: Changing
Views in Contemporary Research. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2011, p. 11.
52 The original manuscripts as they left the authors’ desks are lost. Even if we had them, we would still not be
able to check the extent to which the authors themselves may have introduced variants into the transmission.
53 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho. Tradugéo de Eliza-
beth Stowell Charles Gomes, Séo Paulo: Cultura Crista, 2009, p. 53.

19



torico e, contudo, acrescenta que as informacGes sobre Jesus fornecidas pelos textos do Novo
Testamento apocrifo sdo “em grande parte, fantasia.”>* Bom, de fato é muito pouco provavel
que o leitor encontre fatos e acontecimentos histdricos da vida de Jesus e de seus apdstolos,
principalmente nas obras gndsticas. Nao! Cremos que esses textos ndo séo fontes seguras para
esse tipo de estudo. Na verdade, o grande propdsito de suas narrativas é transmitir um tipo de
conhecimento oculto e esotérico, ndo historico. Assim, ndo podemos afirmar que o conteido
mitico narrado nesses textos sdo fantasias e distor¢fes dos fatos reais e concretos da vida de
Jesus.

Vimos que Evans, Meier e outros estudiosos defendem que todos os Evangelhos fora
0s do Novo Testamento teriam sidos escritos muito tempo depois da morte de Jesus. Quanto a
isso, em primeiro lugar, vale lembrar que muito daquilo que foi transmitido no primeiro sécu-
lo através da tradi¢do oral (predominantemente comum no ambiente cultural onde o Novo
Testamento foi transmitido) pode ter sido preservado e utilizado na composicdo das obras
apocrifas do segundo século. Em segundo lugar, de acordo com varios pesquisadores, as c0-
pias mais antigas dos Evangelhos candnicos indicam que eles ndo foram escritos por seus
respectivos autores®.

Muito se tém discutido hoje sobre a autoria dos Evangelhos Candnicos. Quem 0s es-
creveu foram realmente Mateus, Marcos, Lucas e Jodo? Varios estudiosos acreditam que mui-
to provavelmente ndo. Os Quatro Evangelhos ndo teriam sidos escritos nem por Mateus, nem
por Marcos, nem por Lucas e tdo pouco por Jodo. H& ainda quem sugira que 0s ap6stolos nem
ao menos ficaram sabendo que seus nomes foram grafados nesses livros que hoje lemos e
acreditamos serem de autoria dos mesmos. Por exemplo, o professor e pesquisador americano
do Novo Testamento, mestre e doutor em Princeton Theological Seminary, Bart D. Ehrman,
defende que os Quatros Evangelhos circulavam entre as comunidades sem autoria até pelo
menos 0 ano 150. Seus autografos so6 foram aparecer por volta do ano 180/185, primeiramente
com o Bispo Irineu, pois antes desse periodo ndo havia a necessidade ou a preocupagdo com a
autoria deles.>® Segundo Ehrman®’, devido ao grande niimero de evangelhos existentes naque-

la época os Pais da Igreja passaram a atribuir nomes de autores que a tradicao dizia estarem

% MEIER, John P. A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Vol. 4: Law and Love. New haven and
london: Yale University Press, 2009, p. 13.
% STROUMSA, Guy. Hidden Wisdom: Esoteric Traditions and the Roots of Cristian Mysticism. Leiden-
Boston, 2005, p. 81-83. (Studies in the History of Religions Vol. 70).
% EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We
Think They Are. New York: Harper Collins, 2011.
S EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We
Think They Are. New York: Harper Collins, 2011.

20



préximo de Jesus a fim de legar autoridade a mensagem contida neles. O intuito era mostrar
que os textos que eles possuiam eram mais verdadeiros do que outros. De fato as fontes histo-
rias mais antigas corroboram com tais argumentos. Para termos uma ideia, um dos primeiros
representantes da Igreja a citar alguns versiculos dos evangelhos em suas obras foi o te6logo
cristdo Justino Martin [100-165]. Mértir em momento algum atribui a eles uma autoria, pelo
contrario, o0 mesmo os chama de “Memédrias dos Apdstolos”®®, Papias [c. 70-140], outro im-
portante escritor eclesiastico, faz referéncia a Marcos e Mateus alegando que ambos escreve-
ram sobre Jesus, mas ndo diz que tais escritos se referem aos Evangelhos de Marcos e Mateus
que possuimos hoje, pelo contrario, diz Papias que os registros de Mateus, por exemplo, con-
tinham nao atos e experiéncias da vida de Jesus, mas uma colegao de ditos evangélicos (“ora-
culos do Senhor”) escritos em lingua hebraica (ou aramaica?), ndo em grego.*® Steve Mason —
professor de historia e estudos religiosos, autor do livro Josephus, Judea, and Christian Ori-
gins: Methods and Categories — esta de acordo com Ehrman ao escrever: “os Evangelhos do
Novo Testamento séo textos andnimos; eles recebem o rotulo (de Mateus, Marcos, Lucas e
Jo&0) por volta de meados do século 11.7%° (Tradugdo nossa)®!. Graham N. Stanton, um proe-
minente e respeitado estudioso do Novo Testamento também atesta a mesma hipdtese: “Os
titulos familiares que ddo o nome de um autor (‘O Evangelho de acordo com...”) ndo faziam
parte dos manuscritos originais, porque foram adicionados somente no inicio do segundo sé-
culo.”®? (Tradugdo nossa)®®. Tom Harpur®, outro grande estudioso do Cristianismo primitivo
e defensor da teoria do “Jesus mito”, alega que os Unicos testemunhos que temos da autoria
dos Evangelhos datam somente por volta de 140 a 170 d.C. Harpur também aborda uma ques-
tdo interessante. Segundo ele, devemos nos lembrar de que ndo existe nenhum manuscrito que
nos remetam aos autdégrafos originais do Novo Testamento e, tdo pouco, jamais algum teolo-
go ou Pai da Igreja afirmou ter visto um. Em outras palavras, queremos mostrar que ndo ha
provas histéricas factuais de que os autores dos Quatro Evangelhos foram testemunhas ocula-

res da vida de Jesus e de seus supostos apostolos.

8 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We
Think They Are. New York: Harper Collins, 2011, p. 250.
5 Cf. EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We
Think They Are. New York: Harper Collins, 2011.
80 MASONS, Steve. Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories. United States of Amer-
ica: Hendrickson Publishers, 2009, p. 283.
1 The New Testament gospels do not call themselves by this name; they receive this label only from about the
mid-second century.
62 STANTON, Graham. The Gospels and Jesus. New York: Oxford University Press, 1989, p. 19.
63 The familiar headings which give the name of an author (‘The Gospel according to...”) were not part of the
original manuscripts, for they were added only early in the second century.
6 Cf. HARPUR, Tom. The Pagan Christ: Is Blind Faith Killing Christianity OM. New Zealand: Allen & Un-
win, 2005.

21



Ora, mas se a falseabilidade de um texto cristdo se da pela ndo autoridade apostolica
dele, ndo poderiamos, dentro dessa perspectiva, considerar também os Evangelhos canénicos
como falsificacdo, visto que muito provavelmente ndo foram escritos pelos seus respectivos
autores? Alguns estudiosos dirdo que ndo. Acredita-se hoje que o fato dos Evangelhos de Ma-
teus, Marcos Lucas e Jodo terem sidos escritos anonimamente ndo quer dizer que o contetdo
religioso dos mesmos seja necessariamente uma falsificagdo: “Falsa atribuicdo nao ¢ necessa-
riamente uma fraude”®, diz Enman (tradugdo nossa)®®. Alias, poderiamos remover tranquila-
mente os autdgrafos dos Evangelhos canbnicos que isso ndo afetaria em nada os seus conteu-
dos (diferentemente de alguns apocrifos, onde o nome de um apdstolo inserido no titulo esta
diretamente em correlacdo com sua participacdo na historia, mesmo que de modo mitolégico).

Seja como for, o fato é que os Evangelhos Apdcrifos ndo foram canonizados pelos
Pais das Igrejas por que 0s mesmos supostamente (na visao deles) ndo possuiam uma inspira-
cao divina, menos ainda uma autoridade apostélica. Contudo, ndo cabe mais hoje a um estu-
dioso sério acreditar nessa mentalidade infame. Seria ignorancia aceitar que todos 0s outros
textos cristdos ndo presentes na Biblia foram escritos com a intencdo de enganar seus leitores
com teologias falsas e relatos ficticios sobre os ensinamentos de Jesus, de seus apdstolos e
discipulos. Um dos nossos objetivos é provar isso. Acreditamos que examinando tais livros
buscando extrair deles ndo fatos histdricos apdstolos, mas qual sua realidade religiosa, mistica
e simbolica (visto que tal objetivo ndo tira de forma alguma a credibilidade desses livros),

talvez n6s possamos atingir o verdadeiro sentido espiritual dos ensinamentos do Cristo.

2.3 Contra as heresias: a atitude dos Pais da Igreja para com os hereges

Por volta do século Il de nossa era uma grande disputa sobre qual seria o verdadeiro
significado dos ensinamentos de Jesus e qual o meio correto de por eles atingirmos a salvagéo
emergiu nos circulos cristdo-helenisticos. De um lado tinhamos um grupo de cristdos que di-
ziam possuir a “opinido correta” (dai o termo “ortodoxia”, orto = correto e doxa = opinido).
Na mente desse grupo, qualquer outro tipo de crenga que ndo fosse a favor daquela estabele-

cida por eles como a correta deveria ser condenada como “herética”®’. Esses ultimos discor-

8 EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are Not Who We
Think They Are. New York: Harper Collins, 2011, p. 257.
8 A false attribution is not necessarily a deception.
87 A palavra grega aipeoig (hairesis), em sentido estrito, significa “escolha, opgdo”. Em outros casos é também
traduzida por “cisdo, partido, grupo ou seita”. Ela aparece nove vezes no Novo Testamento (cf. At 5, 17; 15, 5;
24,5, 14; 26, 5; 28, 22; 1Cor 11, 19; GI 5, 20 e 2Pe 2, 1).

22



davam das perspectivas teoldgicas dos “ortodoxos”®®. Por exemplo, enquanto que os primei-
ros diziam que quem crer na Igreja Catolica e no bispado sera salvos, os segundos (que foram
apelidos de “hereges”) acreditavam que a salvagdo vird quando as pessoas alcangarem a sua
plena condi¢do divina, que se d& através do conhecimento (gnosis) do que elas realmente s&o.

E claro que dois tipos de visdes diferentes de cristianismo n&o poderiam triunfar em
um mesmo ambiente. S que quem venceu a luta foi os quem diziam possuir a “opinido corre-
ta”. Uma vez vitoriosos, os cristdos “ortodoxos” fizeram com que parecesse que suas interpre-
tacOes das escrituras eram as verdadeiras. Eles destacavam que suas visGes teoldgicas foram
transmitidas desde o inicio e que estavam pregando aquilo que recebera dos apdstolos. Ora,
essa foi uma estratégia engenhosa, pois, se eles fossem de fato os sucessores dos apdstolos,
logo toda e qualquer tipo interpretacdo que contrariasse a crencga cristd que eles defendiam
estaria indo contra o ensino verdadeiro de Jesus. Foi devido a esses e outros impasses que 0s
“hereges” ndo tiveram vez ¢ acabaram perdendo a batalha. O fato é que ainda hoje esse grupo
de judeu-cristdos-helenistas que perdeu € visto como sendo os falsificadores da verdade, e 0s
vencedores sdo os detentores da verdadeira fé.

Dentre todos os Pais da Igreja, o primeiro e mais importante heresiélogo é o bispo da
cidade de Lyon (hoje Franca), um homem bastante inteligente chamado Irineu [c. 130-202
d.C.]. Segundo fontes histéricas, Irineu foi um nativo da Asia menor que em 177 d.C. tornou-
se bispo da cidade de Lyon. Ele fazia parte de uma delegagcdo em Roma e que mantinha conta-
to e influéncia com Victor [c. 189-99], o bispo de Roma®®. Apos estudar profundamente as
varias seitas e doutrinas heréticas vigentes em sua época, cerca do ano 180 d.C., Irineu com-
pde uma obra em cinco volumes intitulada Refutacé@o e derrota da gnosis, assim falsamente
chamada comumente atribuida pelo nome latim de Adversus haereses (Contra as Heresias).
Nessa obra, ao atacar todos aqueles que viessem pdr em risco a fé ortodoxa da Igreja, o bispo
de Lion acaba mostrando sua visdo violenta e negativa com relagdo a seus rivais. Logo no

prefacio de seu primeiro volume ele ridiculariza os hereges alegando que muito deles,

ao rejeitar a verdade, apresentam discursos mentirosos e genealogias sem fim, as
quais favorecem mais as discussdes do que a construcdo do edificio de Deus que se
realiza na fé — [...] seduzem a mente dos inexpertos e escravizam-nos, falsificando as
palavras do Senhor (falsantes uerba Domini), tornando-se maus intérpretes do que
foi corretamente expresso (interpretatores mali eorum quae bene dicta).”

8 Significado literal da palavra grega opfodo&iog (ortodoxia).
69 Cf. CREECH, David. A Diachronic Analysis of the Use of Scripture in the Variant Versions of the Apoc-
ryphon of John. 2011. 187f. Dissertation (Doctorate) - Loyola University Chicago, Chicago, 2011.
AH 1,1, 1. (IRENEU, 1995).
23



Irineu costumava chamar os hereges gnosticos de “feras devastadoras” que devoravam
toda a doutrina da fé que ele acreditava ser a verdadeira’™. Logo, tais feras — “que oferecem
sobre o altar de Deus um fogo estranho, isto é, doutrinas estranhas” — deveriam ser combati-
das, feridas e mortas “pelo fogo celeste”.” E curioso observar que, para justificar a sua indig-
nacao pelos falsos escritos cristdos, Irineu alegava, a partir de uma deducéo bastante questio-

navel, que ndo poderia haver mais do que Quatro Evangelhos pelos seguintes motivos:

sdo quatro as regifes do mundo em que vivemos, quatro sdo 0s ventos principais
(...), quatro as colunas que espalham por toda parte a incorruptibilidade e ddo vida
aos homens. Por isso é evidente que o Verbo, Artifice de todas as coisas, que estd
sentado acima dos querubins e mantém unidas todas as coisas, quando se manifestou
aos homens, nos deu um Evangelho quadriforme, sustentado por um Unico Espiri-
to.”®

Em uma visdo bastante extremista, Irineu teve a audacia em dizer que “o que salva é a
fé (na Igreja) e a caridade; tudo o resto ¢ indiferente”’*. Ora, mas isso ndo seria desprezar todo
o pensamento filosofico helenistico que, por sua vez, contribuiu para proliferacdo e ascendén-
cia do Cristianismo, servindo até mesmo de base para os posteriores lideres da Igreja?

Com a mesma insoléncia do bispo Irineu, outro fervoroso opositor de heresias, o ted-
logo latino bem sucedido da Igreja, Tertullianus de Cartago [c. 160-220] também néo econo-
mizou provocagdes e ofensas contra 0s hereges e seus ensinos farsantes. Ele escreveu vérias
obras (especialmente contra Marcido e o gnostico Valentino) atacando a “falsa gnosis”, inclu-
sive a sabedoria filosofica. No seu tratado De praescriptione haereticorum (Sobre a prescri-
¢do contra os hereges), por exemplo, Tertuliano mostra seu anti-intelectualissimo ao despre-
zar todos aqueles que buscam, através da filosofia, conhecer a verdade: “De onde surgem es-
sas ‘fabulas e genealogias intermindveis’, e perguntas inuteis e palavras que se espalharam
como um cancer?”” (Tradugdo nossa).’® Percebe-se que sua pretensdo é a de impedir o exer-
cicio racional no qual estdo envolvidos os filosofos e os hereges. Ora, perguntas do tipo “de
onde vem o mal” ou “por que existimos” e “de onde vem Deus” sdo desnecessarias, dizia Ter-
tuliano. Filosofia e heresia, para ele, se fundem em “uma coisa s6” e, portanto, corrompem a

fé cristd. Sendo assim, ndo é possivel encontrar em ambos uma relagdo com o evangelho do

M AH 1, 31, 4. (IRENEU, 1995).
2 AH 4, 26, 2. (IRENEU, 1995).
8 AH 3, 11, 8. (IRENEU, 1995).
" AH 3, 25, 5. (IRENEU, 1995).
> De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol. 3).
6 Whence spring those "fables and endless genealogies," and "unprofitable questions, and "words which spread
like a cancer?
24



Cristo. Diz Tertuliano: “O que de fato tem a ver Atenas com Jerusalém? Que concordancia ha
entre a Academia (Platonica) e a Igreja, entre os hereges e cristdos?”’’ (Tradugdo nossa).’
Tertuliano parecia mesmo ensinar a seus suditos uma teologia da ignorancia. Abster-se
de toda e qualquer forma de raciocinio é, portanto, a via mais segura e correta, um exemplo de
fé em Deus. Um bom Cristdo, para ele, € aquele que ndo busca, pois, além de dar trabalho e
ser desgastante, ele pode nunca encontrar: “Fora com o homem que esta sempre buscando,
porque ele nunca encontrard; pois ele procura I onde nada pode ser encontrado.””® (Tradugdo
nossa).®’ Logo, um bom cristdo deve simplesmente aceitar o que € dito na Igreja e pronto, sem
questionar nada. Ja para aqueles que pretendem fazer do Cristianismo um sincretismo filosé-
fico, diz o bispo, “Ndo queremos nenhuma disputa curiosa apos possuirmos Jesus Cristo, ne-
nhuma inquisicdo apos desfrutarmos o evangelho! Com a nossa fé, nés ndo queremos outra
crenga”® (traducdo nossa)®. O curioso é que mais tarde, por volta do ano 210, Tertuliano
abandona o Cristianismo e adere ao Montanismo (doutrina do profeta Montanus). Dai, ele
inverte 0s papeis e passa a atacar a Igreja ortodoxa em defesa de sua nova seita herética.
Parece que as obras de Irineu e de Tertuliano ndo foram suficientes para por fim as he-
resias gndsticas. Um pouco mais tarde, o te6logo Hipdlito de Roma [170-235] publica em dez
volumes a Philosophumena (comumente chamada de Refutacéo de Todas as Heresias). Nessa
obra — escrita por volta da primeira metade do século I11 d.C. — Hipolito denigre a reputacdo
dos hereges mostrando que eles ndo passam de kieyihdyor (plagiadores) da filosofia grega
paga®. O mais impressionante é que Hipdlito qualifica todas as heresias como nio cristés e
tenta provar isso®. Ao estabelecer uma ligacio das praticas filoséficas com as heresias, 0 bis-
po de Roma nega sistematicamente qualquer conexdo verdadeira destas com as Escrituras
Sagradas. Segundo ele ha sim conexdes, mas somente com o paganismo. No ultimo livro de
sua obra Hipolito defende, assim como Irineu, que existe uma “verdade candnica” (tov g
dAndeiac kavova...) que deve ser seguida®®. Mas, pode-se dizer que sua “regra” ndo trouxe

grandes novidades com relacdo aos Pais da Igreja que o antecedeu.

" De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol.3).
8 What indeed has | Athens to do with Jerusalem? What concord is there between the Academy and the Church?
What between heretics and Christians?
7 De praescriptione haereticorum, 11. (DONALDSON, 1918, vol.3).
8 Away with the man who is ever seeking because he never finds; for he seeks there where nothing can be
found.
81 De praescriptione haereticorum, 7. (DONALDSON, 1918, vol. 3).
82 We want no curious disputation after possessing Christ Jesus, no inquisition after enjoying the gospel! With
our faith, we desire no further belief.
8 Cf. REF 1, cont., 11. (HIPPOLYTUS, 1869).
8 Cf. REF V, 7, 8. (HIPPOLYTUS, 1869).
8 Cf. REF X, 5, 2. (HIPPOLYTUS, 1869).
25



Outro importante escritor da Igreja, o cronista Eusébio de Cesarea, também publica em
dez volumes uma obra un&nime de titulo Histdria Eclesiastica. Nessa obra Eusebio fornece
um panorama desde o inicio da era apostolica até sua presente época. Sua orientacao é extre-
mamente ortodoxa. Ele se opde claramente a qualquer tipo de heresia que venha abalar o en-
tendimento da fé. Alguns estudiosos® criticaram a confiabilidade dos relatos histéricos forne-
cidos por Eusébio acerca da relacéo entre cristdos ortodoxos e hereges. Eles consideram suas
narrativas inexatas e tendenciosas.

Neste mesmo ambiente hostil, Atanasio de Alexandria — tido como o primeiro arcebis-
po da Igreja a listar os vinte e sete livros que compde hoje o Novo Testamento — a fim de de-
fender sua fé ortodoxa opde a todos os hereges gnosticos e suas obras, ordenando a queima de
todos os livros apocrifo. Em uma carta festiva escrita por volta de 367 d.C (originalmente em
grego e traduzido para o copta) enderecada aos monastérios coptas, no Egito, o bispo de Ale-

xandria escreve:

Porque estes apocrifos sdo mitos; e é coisa va lhes prestar atencéo, porque eles sdo
de vozes vazias e abominaveis, pois eles sdo inicios de revolucdo. A intengdo deles é
fazer com que os individuos disputem entre si, ndo buscando o que é Util para a Igre-
ja, mas desejando receber elogios daqueles aos quais enganam. Logo, seu objetivo é
produzir estérias novas para que estas sejam consideradas grandiosas. Portanto, é
um dever para nés rejeitar tais livros, mesmo que, de fato, neles encontremos uma
passagem que possa ser (til, no entanto, é melhor néo confiar nela, pois provém da
malicia daqueles que [...]%". (Tradugéo nossa)®.

Nessa carta é notorio que o arcebispo de Alexandria fez uso da Epistola pseudo-
Paulina de 1 Timéteo® como um meio para justificar seus argumentos. Segundo ele, o proprio
apostolo Paulo (ou melhor, alguém que escreveu em seu nome) adverte os fiéis contra as ob-
jecdes vas de uma “falsa gnosis” supostamente pregada por cristdos heréticos: “Timdteo,

guarda o deposito, evita o palavreado vao e impio, ¢ as contradigdes de uma falsa yvdoemg

8 Cf. EHRMAN, Bart D. Evangelhos Perdidos. Tradugéo de Eliziane Andrade Paiva. Rio de Janeiro-Sdo Pau-
lo: Editora Record, 2008, p. 252.
87 Cddex B, Fragment 4, XXXIX, Carta 39 (A.D. 367), 17-26 [p. 178]. In: LEFORT, L. Th. Athanase: lettres
festales et pastorales en copte. Louvain: Universitatis Catholicae Americae et Universitatis Catholicae
Lovaniensis, 1955, p. 38 (Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, vol. 150 e 151).
8 Car les apographes sont des fables; c'est chose vaine que d'y preter attention, parce que ce sont des voix vaines
et abominables, car elles sont des debuts de revolution. Pareille visee n'est qu'une chicane d'individus ne cher-
chant pas ce qui est utile a | 'Eglise, mais desirant reevoir les compliment de ceux qu 'ils trompent; leur but est,
en produisant des recits 'rieufs, qu'on prenne ceux-ci pour quelque chose de grandiose. Des lors, c'est un devoir
pour nous de rejeter de tels livres; meme si, en fait, on y trouve un passage profitable, neanmoins il vaut mieux
ne pas s'y fier, car c'est procede de la malice de ceux qui [...].
8 Hoje os estudiosos sustentam que as epistolas pastorais 1 e 2 Timéteo ndo foram escritas por Paulo, mas por
alguém que mais tarde se passou por Paulo. Tais cartas teriam sido forjadas com a intencao de fazer de Paulo um
combatente de heresias gndsticas. Para saber mais sobre o assunto c¢f. EHRMAN, 2011, p. 271.

26



(conhecimento), pois alguns, professando-a, se desviaram da f&¢”%°. Ainda ha mais. Nesse
mesmo conjunto de cartas, Atanasio estipula a lista dos livros que deveriam ser lidos pelas
comunidades de monges escolhendo, € claro, somente aqueles que Ihe convinham?®:.

No final do século IV, o ultimo grande defensor da ortodoxia foi Epifanio de Salamina
[ca. 310/20-403]. Em sua mais famosa obra intitulada Panarion (também conhecida como
Contra Heresias) ataca severamente todos os tipos de heresias que ja haviam existido. Epifa-
nio toma conhecimento de 80 seitas religiosas e as organiza e refuta cada uma delas.

Colocando em questdo toda a singularidade das analises apresentada aqui, tivemos
quase trés séculos de subjugacdo e difamacdo em cima de uma minoria de judeus-cristdos-
helenistas que propuseram métodos heterodoxos de interpretar o cristianismo. Mas, sera que
esses cristdos hereges mal-intencionados pretendiam realmente transmitir um ensino falso,
perverso e criminoso para uma minoria de pessoas mal-intencionadas, como os Pais da Igreja
declaravam? Além do mais, se suas ideologias teol6gicas sdo pecaminosas e cheias de falhas,
por qual razdo temé-las e destrui-las? Se destrdi ndo é por que pode existe um fundo de ver-
dade por de traz de tudo isso? Ora, ndo cremos que possamos classificar todas as obras gnés-
ticas como vazias de Deus, insinceras e destituidas de sentimentos; pelo contrario, aqueles que
conseguirem absorver corretamente o contetdo religioso desses livros encontrdo neles algo
profundo, caloroso, esperancoso e confortador. Dai 0 nosso interesse em estuda-los, a fim de

regatar o verdadeiro sentido espiritual do antigo cristianismo.

%1 Tim 6, 20-21. (ARA).
%1 Para mais informagcdes cf. EHRMAN, 200/2006, p. 46.
27



3 GNOSIS E GNOSTICISMO

O caminho que adotaremos neste capitulo consistira, inicialmente, no exame dos ter-
mos “gnosis”, “gndstico” e “gnosticismo”. Do grego, gnosis (yvdoic) € um substantivo femi-
nino traduzido de modo bem corriqueiro como “conhecimento”.®? J4 o vocabulo “gndstico” e
“gnosticismo” (ambos derivados da palavra “gnosis™) se aplicam ao grupo de cristdos que
surgiram na metade do século Il em diante apelidados pelos padres da Igreja como hereges. O
adjetivo grego gnostikos (yvootikdc), embora aplicado estranhamente no contexto cristéo
como um titulo dado a uma pessoa, era utilizado antigamente para se referir a uma faculdade
mental capaz de levar o homem a alcancgar o conhecimento ou, tecnicamente falando, um no-
me dado as disciplinas de estudo.® Platdo, por exemplo, em seu dialogo sobre a Politica apli-
cou esse adjetivo para denotar duas espécies de ciéncia, uma pratica, “e uma unicamente

gnostikén” (v de pévov yvootikyv)®

. No caso do substantivo “gnosticismo”, este €, por sua
vez, uma palavra de origem bem mais tardia...

E importante salientar que o termo “gnosticismo” surgiu pela primeira vez ndo com os
Pais da Igreja, mas no século XVIII com os franceses®™. Achou-se conveniente utilizar esse
termo para representar 0s movimentos religiosos esotéricos que proliferaram dentro e ao redor
do cristianismo nos primeiros séculos. Mais tarde, em abril de 1966 foi realizado um coléquio
entre varios estudiosos e académicos na cidade de Messina, Italia, (conhecido como Coldquio
de Messina) a fim de discutir as questdes sobre as origens de tais movimentos. Apresentado
na forma de teses, la ficou definido o uso genérico do termo “gnosticismo” para se referir ao
conjunto dos sistemas gnosticos dos séculos 11 e 111.%

Apds os primeiros estudos sobre as Escrituras Gnosticas de Nag Hammadi alguns au-
tores afirmaram haver um consenso a respeito da unidade do gnosticismo achando valida a
denominacdo de “gnosticos” e “gnosticismo” para se referir as religides cristds dualistas que
surgiu naquele periodo.®” No entanto, outros acreditam ser um erro reduzir o gnosticismo a

uma curta definicdo do termo. Hoeller, por exemplo, afirma: “Definir gnosticismo como a

92 | IDDELL, Henry George; SCOTT, Robert; MCKENZIE, Roderick; JONES, Henry Stuart. A greek-english
lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996.
% LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnosticas. Traducdo de Marcos Marcionilo. Sdo Paulo: Edicoes Loyola,
2002, p. 8.
% Pol., 258¢, 4-5 (PLATONIS, 1995).
% RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Robert McLachlan
Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987, p. 56.
% RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Robert McLachlan
Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987, p. 56.
97 Cf. BIANCHI, Ugo. The origins of Gnosticism: Colloquium of Messina. Boston: E.J. Brill Academic Publis-
hers, 1997.

28



soma de crencas de certas ‘seitas do segundo século’, que eram ‘dualistas e que rejeitavam o
mundo’, ndo parece proveitoso, nem preciso.”® Da mesma forma ele sugere que o termo
“gnosis” ndo deva ser utilizado para definir “o conhecimento dos mistérios divinos reservados
a uma elite”®®, pois tal definicdo so serviria como um argumento tendencioso para suprassu-
mir as pretensdes dos heresidlogos que viam as heresias do seu tempo como uma “perversao

diabolica” totalmente digna de ser desprezivel.1®

3.1 O surgimento do gnosticismo

Mas, afinal, quando surgiu o gnosticismo? Ora, definir exatamente quando se deu o
surgimento do gnosticismo é uma questdo muito delicada que provoca ddvidas entre muitos
estudiosos. Ainda hoje se buscam respostas mais solidas sobre a origem dessas seitas e suas
fontes primarias, visto que até entdo sé podemos fazer consideragdes especulativas. O profes-
sor Craig Evans, a quem ja me referir anteriormente, argumenta que o Gnosticismo “prova-
velmente ndo tenha surgido até o século Il, e nenhum dos escritos que possuimos desse mo-
vimento, no todo ou em parte, data de periodo anterior & metade do século 11.”*%%, J& outros
estudiosos apontam a origem do Gnosticismo em um periodo pre-cristdo, e que foi mais tarde
que esse sistema se harmonizou com os ensinamentos cristdos?.

Com relagdo ao desenvolvimento historico do gnosticismo, o fildsofo e professor ale-
mao Hans Jonas'®, por exemplo, ira apresenta-lo como um sincretismo religioso com forte
influéncia da filosofia grega com raizes nas religiGes babildnicas, egipcias e orientais da tradi-
cdo iraniana, aléem de haver certos resquicios do ocultismo judaico e conexdes com a mistica

Cabala.!%* O estudioso do Novo Testamento, Wilhelm Bousset, alega que o gnosticismo “€,

% HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretagdo da tradicdo oculta. Tradugédo de Angela Ma-
chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22.
% HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretacdo da tradigdo oculta. Tradugdo de Angela Ma-
chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22.
10 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretacéo da tradicdo oculta. Traducdo de Angela Ma-
chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 22.
101 EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho. Tradugdo de Eliza-
beth Stowell Charles Gomes, Sao Paulo: Cultura Cristd, 2009, p. 181.
102 Cf. YAMAUCHI, Edwin M. Pre-Christian Gnosticism: A Survey of the Proposed Evidences. 2. ed. Grand
Rapids: Baker Book House, 1983.
108 Hans Jonas [1903-1993] foi um importante estudioso do Gnosticismo. Juntamente com o apoio de um dos
maiores tedlogos da atualidade, o professor Rudolf Karl Bultmann [1884-1976], Jonas desenvolveu um magnifi-
co trabalho sobre o sistema gnostico. Em seu livro The Gnostic Religion ele faz uma sintese histérica mostrando
0s principais tipos de pensamento gnéstico, seus simbolos, suas relagdes com a cultura grega, com o hermetismo,
com o Maniqueismo, com o Niilismo, com o existencialismo, etc. (Cf. JONAS, 2005).
104 JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Christianity. 3rd ed.
Boston: Beacon Press, 2005, p. 33.

29



antes de tudo, um movimento pré-cristdo, com raizes proprias. Deve ser entendido, portanto
(...) em seus proprios termos, e ndo como ramo ou subproduto da religido cristd.”2% James
Robinson, editor e tradutor de A Biblioteca de Nag Hammadi, em concordancia com Bousset,
nega a raiz cristd do gnosticismo ao assegurar que 0s escritos gndsticos, embora paregam in-
dicar uma origem cristd, na verdade oferecem notadamente “um estilo ndo cristdo”%. Fou-
cault, por sua vez, trata o gnosticismo como sendo derivado de movimentos platdnicos. 1sso
por que, segundo ele, “conhecimento do ser e reconhecimento de si constituem uma Unica e
mesma coisa”.X%” O professor britanico de Historia das Religides em Harvard, Arthur Darby
Nock, por outro lado, fala do gnosticismo como uma espécie de “platonismo descontrola-
do%, pois eis que o mesmo funde componentes judaicos com a filosofia grega. Ja o estudio-
so M. Friedlander sustenta que o gnosticismo se originou de um grupo de rabinos do século |
e 111,109

Observem que ndo ha um consenso entre os estudiosos modernos sobre a origem exata
do gnosticismo. Porém, fica claro que esse sistema ndo é uma invencao diabolica, como dirdo
os Pais da Igreja, da mente perversa de cristdos. O que sabemos é que na metade do século Il
0 gnosticismo ja era uma crenga forte e bem aceita em varias comunidades. H4 quem acredita
ainda que a gnosis imperava assiduamente nos ensinamentos dos primeiros cristdos. Walter
Bauer!'?, por exemplo, nos mostra que A Epistola de Barnabé (vista por muitos como uma
obra literaria de cunho candnico!!t), escrita apds a destruicdo do templo de Herodes (por volta
do ano 70 d. C) e ndo depois da expulsdo dos judeus de Jerusalém pelo Imperador Adriano
(em torno de 135), (cujo autor supostamente seria Barnabé, companheiro e colaborador do
apostolo Paulo!'?) descreve que Cristo, apds sua ressurreicéo, teria transmitido a gnosis a Tia-
go, o0 Justo, a Jodo e a Pedro e esses aos outros 70 apostolos e discipulos do Cristo, sendo que

um deles era Barnabé.!'® Na carta, o autor ainda diz aqueles a quem ele escreve: “Tenho me

105 BOUSSET apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnoésticos. Traducdo de Maria Motta. Rio de Janeiro:
Objetiva, 2006, p. xxxiii.
106 ROBINSON, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi. Tradugdo de Teodoro Lorent. 2.ed. - Sdo Paulo:
Madras, 2007, p. 22.
107 FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 312.
18 NOCK, A. D. Early Gentile Christianity and Its Hellenistic Background. New York: Harper & Row,
1994, xvi.
109 FRIEDLANDER apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnosticos. Tradugio de Maria Motta. Rio de
Janeiro: Objetiva, 2006, xxXXiv.
110 BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A. Kraft and Ger-
hard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins. Philadelphia: Copyright Fortress
Press, 1971, p. 20.
111 Uma cdpia da Epistola de Barnabé encontra-se presente nos manuscritos Sinaiticos do Novo Testamento.
12 Cf. At 9, 27.
113 Cf, Clemente de Alexandria, Stromates 5, 63, 1-6 apud EUSEBIO, Historia Eclesiastica 2, 1, 4.

30



apressado, entdo, para Ihes enviar uma breve carta, para que tenhas o conhecimento (gnosis)
perfeito (téleios) para acompanhar a sua fé.”'* (Traducio nossa).''® Para Bauer!'®, os vesti-
gios em Barnabé seriam um indicio de que o gnosticismo teve seu inicio em Alexandria, bem
antes da consolidacdo da ortodoxia.

Adiante das suposi¢des modernas, os Pais da Igreja, num primeiro momento, apontam
para o periodo apostolico o surgimento do gnosticismo e de todos os chamados “gndsticos”.
Segundo nos contam as fontes patristicas, Simdo, 0 Mago Samaritano teria sido o “pai de to-
dos os Hereges”, o primeiro a introduzir neste mundo doutrinas “impias e irreligiosas.”*!’ Diz
Irineu que “todos os que adulteram de alguma forma a verdade e lesam a doutrina da Igreja
sdo discipulos e seguidores de Simdo, 0 mago.”!8 Seguindo a tradigdo de seus antecessores,
Eusébio em um comentério na sua Histdria Eclesiastica aponta Simdo Mago como o progeni-
tor de todas as heresias: “Recebemos, pois por tradi¢do que Siméo foi o primeiro autor de toda
heresia. Dele até hoje aqueles que, participando de sua heresia fingem a filosofia dos cristdos
(...)."119 Mas, quem foi este suposto homem que causou tanta turbuléncia na fé dos primeiros
lideres da Igreja?

Fora as obras dos Pais da Igreja, possuimos pouquissimas fontes disponiveis que falam
sobre a vida e os ensinamentos de Sim&o. A mais antiga delas se encontra no livro candnico
Atos dos Apostolost?’ em uma rapida mencéo hostil. Na passagem, Simdo aparece como um
homem que ilude os povos da cidade de Samaria com suas artes magicas, fazendo-lhes acredi-
tar que ele possuia “o grande Poder de Deus”*?!. Diante das préticas dos apostolos para o re-
cebimento do Espirito Santo atraves da imposi¢do das maos, Siméo oferece-lhes dinheiro em
troca desse dom divino misterioso. Mais tarde, Simdo € batizado pelo apdstolo Filipe e se
converte ao cristianismo ortodoxo. Essa € a unica fonte candnica sobre Sim&o. Outras referén-
cias que temos sobre a figura de Siméo é um tratado da Literatura Clementine do século IV e
0 apocrifo Atos de Pedro (ndo considerado gnostico) do século Il. Neste ultimo, em uma es-

tranha mencdo, Simao aparece numa disputa de poder divino com o apdéstolo Pedro. Acredita-

114 Epistola de Barnabé I, 5, 4-5.
115 ¢omovdaca kath wkpdy VUiV Tépmely, tva petd tiig Tiotemg VUMY Tedelay Exnre THY YvdoL.
116 BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A. Kraft and Ger-
hard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins. Philadelphia: Copyright Fortress
Press, 1971, p. 51.
7 AH 2, Int. (IRENEU, 1995).
18 AH 1, 27, 4. (IRENEU, 1995).
119 Hist. Ecl. 2, 13, 6. (EUSEBIUS, 1929).
120 At 8, 9-29. (ARA).
121 At 8, 10. (ARA).
31



se que Simdo Mago escreveu dois tratados: Os Quatro Quadrantes do Mundo e Os Sermdes
do Refutador, hoje, ambos estdo perdidos para nds.*??

De acordo com os Pais da Igreja, depois da morte de Simdo Mago varias escolas, gru-
pos e seitas gndsticas surgiram trazendo implicitos as consequéncia da evolugdo metddica dos
ensinamentos deste personagem cristdo. Irineu vai dizer que tamanha era a quantidade de
“gnodsticos” que vieram depois de Simao que poderiam ser comparados a “cogumelos” que
crescem para fora do solo.'?® Todavia, muito cuidado deve ser tomado aqui. Assim como qua-
se todas as fontes sobreviventes sobre a vida e o pensamento de Siméo Mago estéo contidas
nos tratados polémicos da antiga ortodoxia cristd, as diferentes fontes para obter informacdes
sobre Simdo contém imagens bem diferentes dele. Origenes, por exemplo, tem uma visdo bem
diferente de Simdo Mago com relacdo aos outros Pais da Igreja. O mesmo ndo enxergava Si-
mao como ameaca e, como tal, estava a vontade para discutir o nimero limitado de seus adep-

tos que ndo passavam de trinta seguidores no mundo inteiro:

Simao, 0 mago samaritano também queria atrair adeptos por meio da magia, e na-
quele momento, ele foi bem sucedido. Mas, agora, de todos os Samaritanos do mun-
do, ndo é possivel, creio eu, encontrar trinta [de seus seguidores], e talvez eu tenha
até um ndmero exagerado. H& muito poucos na Palestina, enquanto que no resto do
mundo, ele ndo é mencionado, embora sua ambigdo fosse de espalhar sua fama por
todo lugar. Quando seu nome é mencionado, ele vem dos Atos dos Apdstolos, e as
Unicas pessoas que falam dele sdo os cristdos, enquanto os fatos manifestamente tes-
temunhou que n&o havia nada de divino sobre Sim&o.?* (Traducdo nossa).'?

Eusébio®?® também aponta que a conspiracio de Simdo Mago e dos outros que surgi-
ram naquele tempo apostdlico ndo durou muito tempo parando imediatamente durante o rei-
nado do imperador Claudio [41-54], apds Simdo Pedro ter proclamado em Roma a luz e a
salvacdo das almas pregando o reino dos céus: “Assim, quando a palavra divina estabeleceu-

se entre 0s romanos, 0 poder de Simé&o foi extinto e pereceu de imediato, juntamente com ele

122 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretacdo da tradicdo oculta. Tradugdo de Angela Ma-
chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 104.
123 pH, 1, 29, 1. (IRENEU, 1995).
124 Contra Celsus 1, 58 (ORIGEN, 1953).
125 Simon the Samaritan magician also wanted to draw away some folk by magic, and he succeeded in his decep-
tion at the time. But now of all the Simonians in the world it is not possible, | believe, to find thirty, and perhaps
I have exaggerated the number. There are very few in Palestine, while in the rest of the world he is nowhere
mentioned, though his ambition was to spread his fame throughout it. Where his name is mentioned, it comes
from the Acts of the Apostles, and the only people who speak of him are Christians, while the facts manifestly
witnessed that there was nothing divine about Simon.
126 O relato de Eusébio é com referéncia ao livro Hypotyposes de Clemente de Alexandria, uma obra perdida
encontrada apenas em fragmentos, onde Eusébio a adotou em sua Historia Eclesiastica.

32



proprio”t?’. Hoje é questionavel se Siméo de Atos dos Apdstolos seria de fato o0 mesmo Siméo
gnostico mencionado pelos Pais da Igreja.

Observa-se também que os Pais da Igreja ndo sabem dizer quando exatamente se deu a
origem das seitas heréticas. Os mesmos se contradizem de maneira flagrante ao aponta-las em
um momento tardio, longe do periodo apostolico. Irineu, por exemplo, afirma que antes de
Valentino [100-160] e seus seguidores, os valentianos, e antes de Marcido [c. 140] e seus se-
guidores, 0os marcionistas, essas heresias ndo existiam?®. Clemente de Alexandria também
atribui a origem das seitas heréticas a um momento tardio da Igreja, depois dos ensinos de
Jesus e do ministério de Paulo terminando com Nero vindo a surgir mais tarde no tempo do
imperador Adriano [117-138] e continuando mais tarde até a época de Antonino Pio [138-
161]*°.

Em suma, embora ndo temos acesso ao ponto histérico inicial exato do surgimento do
gnosticismo, acreditamos que a base primordial dessa doutrina comegou a partir do momento
em que a humanidade comecou a buscar um sentido espiritual para si mesma. Ora, na opinido
dos melhores especialista do assunto, a gnosis nasce de uma busca incessante do homem pela
origem do mal no mundo e, por assim dizer, as obras que compde esse sistema se ocupam

quase totalmente em dar uma resposta para esse grande misterio.

3.2 A salvacéo pela gnosis

Se para os Padres ortodoxos dos primeiros séculos do cristianismo o Unico caminho
que aproximaria 0 homem de Deus é a fé na Igreja Catdlica — pois “fora da Igreja ndo ha sal-
vagao”®® — para os gndsticos a humanidade encontrara Deus a partir do momento em que
comegar a busca-lo dentro de si mesmos. Para 0s gnosticos, a busca do homem pela salvacao
vem ndo pela fé institucionalizada pelas Igrejas, mas por meio da gnosis. Ora, o termo yv®o1g
(conhecimento) em seu sentido mais amplo se refere ndo a um tipo de conhecimento superior
que é alcangado por meio da experimentagdo empirica ou por fenbmenos externos, mas um
conhecimento de certo carater intuitivo que leva o0 homem a busca de sua natureza divina.
Para certos grupos de gnosticos, o objetivo da gnosis é conduzir a alma ao conhecimento de

“guem somos e 0 que nos tornamos; onde estdvamos e para onde vamos (...) para onde

127 Hist. Ecl., 2, 4, 1. (EUSEBIUS, 1929).
128 AH, 3, 4, 3. (IRENEU, 1995).
129 Cf, Stromata VII, XVII.
130 Frase lancada pelo bispo Cipriano (?-258) (Correspondance, 4, 4) e mais tarde retomada por Agostinho em
sua polémica contra os donatistas.
33



partimos apressados; do que estamos sendo libertados; o que é nascimento e 0 que € re-
nascimento (évayéveoig)”t3L. Assim, o “gnostico” é aquele que busca conhecer a si mesmo, a
sua verdadeira origem e o seu verdadeiro destino.

Os primeiros cristdos também falavam da gnosis como um meio de aperfeicoamento
do homem quando este busca atingir a Deus. Clemente de Alexandria, por exemplo, vai dizer
que “pela gnosis se aperfeicoa a F¢, de sorte que unicamente por ela alcanca o fiel sua perfei-
¢40713%2, Segundo ele, de todas as doutrinas, a maior consiste em conhecermos a nés mesmos,
pois “quando 0 homem se conhecer a si mesmo, conhecera também a Deus”**, Mondimo, um
sébio gndstico descrito por Hipdlito como sendo um seguidor de Tatiano, seguindo 0s passos

de Clemente vai dizer em sua carta dirigida a Teofrasto:

Omitindo a buscar a Deus, a criacdo e coisas semelhantes a estas, procura-o dentro
de ti mesmo (apo heautou) e aprende quem realmente é se apropria de tudo que ha
em ti [...] E aprende de onde provém o afligir-se e o alegrar-se, 0 amar e o odiar, [...]
e quando tiveres investigando estas [coisas] cuidadosamente, dizem eles, encontrara
[Deus], a unidade e pluralidade, dentro de ti mesmo [...]***. (Tradugdo nossa).'®

Curioso é que mais tarde o filésofo Plotino [204-270], apoiando-se na gnosis e no
principio ético grego do “conhece-te a ti mesmo” (yvodt ceavtdv), ensina como se busca o

divino dentro de si mesmo em um tom poético:

Volta-te para dentro de ti e olha: se ainda nédo vés a beleza em ti, faze como o escul-
tor de uma estatua, que deve tornar-se bela: ele, ora, tira um fragmento, ora aplica o
cinzel, ora pule, ora limpa o p6, a fim de extrair um belo vulto do marmore. Como
ele, tira o supérfluo, endireita 0 que esta torto, clareia o que é fosco, até torna-lo bri-
Ihante, e ndo cesses de esculpir a tua propria estatua, até que a centelha divina da
virtude se manifeste e vejas a temperanca sentar-se num trono sagrado.*

Assim também Agostinho de Hipona que, embora domado pela fé na ortodoxia, fala

da busca do homem pela interioridade de modo semelhante aos gnosticos: “Noli foras ire, in

131 Trechos de Theodotus, 78, 2 apud PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnésticos. Tradugdo de Maria Motta.
Rio de Janeiro: Objetiva, 2006, p. Xxi. (negrito nosso).
132 Strom., VII, 10, 55, 1. (CLEMENT, 1869)
133 pedag., 111, . (CLEMENT, 1869).
133 REF VIII, 8, 1s. (HIPPOLYTUS, 1869).
135 Omitting to seek after God, and creation, and things similar to these, seek for Him from (out of) thyself, and
learn who it is that absolutely appropriates (unto Himself) all things in thee [...] And learn from whence are sor-
row, and joy, and love, and hatred, and involuntary wakefulness [...] and if," he says, " you accurately investigate
these [points], you will discover [God] Himself, unity and plurality, in thyself [...].
136 Enéadas, 1, 6, 9. (JUNIOR, 2006).

34



teipsum redi; in interiore homine habitat veritas” (N&o saias para fora, volta-te para o teu
interior. A verdade habita no interior do homem).*¥’

Podemos observar que o grande potencial da gnosis € o reconhecimento da unidade
divina dentro de cada ser: “é na Unidade (M6nada) que cada um alcangard a si mesmo”*%8,
Para 0s gnosticos, esse seria 0 tnico meio do homem se libertar da dor e do sofrimento, con-
quistando com isso a salvacdo. No entanto, essa salvacdo nédo € coletiva e indireta, mas indi-
vidual. De acordo com os gndsticos, a salvacao requer uma busca intima, solitaria e particular
da Ménada divina dentro de si. Um exemplo disso pode ser visto no Evangelho de Tomé, on-
de Jesus diz aos seus discipulos: “Abencoados sois 0s solitarios e eleitos, pois vds encontra-
reis o reino. Pois vos pertenceis a ele, e a ele retomaras”. %

N&o podemos, porém, cair no erro de achar que tal experiéncia individual significa
uma total abstinéncia de qualquer tipo de ajuda externa. Nao se trata de uma busca egoista
totalmente espontéanea. A préatica da gnosis é afastar o pecado de si, para que 0 ser possa se
conhecer e se dirigir de volta ao Divino; € ai que se da a salvacdo. Quem descobre interior-
mente a si mesmo, ainda no estado encarnado, descobre simultaneamente a sua realidade di-
vina e este retorna ao Todo, pois € na gnosis que se realiza o telos escatologico, onde o “reino
dos céus” ndao ¢ um evento futuristico real esperado na historia, como diriam os ortodoxos, e
sim um estado intimo aonde o espirito habita em toda a sua Plenitude. Conhecendo a nds

mesmos, reconheceremos a nossa filiagéo divina:

Jesus disse: Se aqueles que vos guia vos disser: ‘Olhai, o reino estd no céu’, entdo os
passaros do céu vos antecederdo. Se eles vos disserem, ‘Estd no mar’, entdo os pei-
xes vos antecederdo. Indubitavelmente, o reino esta dentro de vés (cf. Lc 17, 21), e
esta fora de v6s’. Quando virdes a vos conhecer, entdo vos vos tornareis conhecidos,
e notareis que sois vos os filhos do pai vivo (...).14

Por outro lado, 0 homem que ndo conhece a si mesmo permanece na condi¢édo de po-
breza, mergulhado no pecado e em sua propria miséria: “Porém, se vOs ndo vos conheceis,
vos habitais em miséria e sois vOs que sois essa miséria”**t. Quem desconhece a si mesmo
desconhece também o Todo: “aquele que ndo conhece a si mesmo tem aprendido nada, mas

aquele que conhece a si mesmo tem ao mesmo tempo ja alcangado o conhecimento sobre a

137 A Verdadeira Religiso, 1, 39, 72. (SANTO AGOSTINHO, 2002).
138 O Evangelho da Verdade (NHC) I-11, 25. (ROBINSON, 2007).
139 0 Evangelho de Tomé (NHC) 11 (49), 41, 27-30. (ROBINSON, 2007).
140 0 Evangelho de Tomé (NHC) 11 (3), 32, 19-33, 5. (ROBINSON, 2007).
141 0 Evangelho de Tomé (NHC) 11 (3), 32, 19-33, 5. (ROBINSON, 2007).
35



profundeza de tudo”*2. Sem a gnosis, 0 homem permanece na ignorancia (oyvomupa = ndo
conhecimento) - que € a ignorancia das realidades espirituais.

Alguns dos aspectos de salvacao para 0s gnosticos podem ser também comparado com
o conceito da liberacdo dos budistas e hindus, como sup6s Holler. E a ignorancia de si mesmo

- no sentido do homem ndo conhecer a sua verdadeira natureza espiritual - que gera o pecado:

0s gndsticos veem a salvacao nao do pecado (original ou de outro), mas da ignoran-
cia de que o pecado é a consequéncia. Aqueles que conhecem o Divino através da
gnose afastam todo o pecado, enquanto os que ndo praticam a gnose nada podem, a
ndo ser persistir nas transgressdes. A ignorancia- que significa ignorancia das reali-

dades espirituais - € dispersa pela gnose.143

Ora, 0 modo de enxergar o pecado como ignorancia das coisas divinas vai de encontro
com o significado grego da palavra “pecado”, hamartia (apaptic), que quer dizer “errar o
alvo”, “ndo atingir o objetivo” (a “falta tragica” dos épicos gregos) que, por sua vez, traz o
mesmo significado do hebraico hata'th. Assim, aquele que permanece preso aos desejos da
carne e as paixdes da alma permanece afastado de sua realidade espiritual, como diria 0 apds-
tolo Paulo: “Porgue bem sabemos que a lei é espiritual; eu, todavia, sou carnal, vendido a es-
craviddo do pecado (apaptiav)”i44.

Mas, como o pecado entrou no mundo? Os gndsticos partem do pressuposto do mito
da queda de uma figura mitica chamada Sophia (Sabedoria), uma particula de luz que habita
na plenitude celestial. Ao desejar criar algo a semelhanca de si mesma sem ter tido a permis-
sdo de sua contraparte masculina, Sophia acaba provocando uma quebra de harmonia que
existia até entdo. Como que em um ato abortivo, de dentro dela é gerado um produto inferior e
imperfeito (4télectov) — 0 Demiurgo (no Apdcrifo de Jo&o'* ele é chamado de laltabaoth,
identificado com o Deus Criador do Antigo Testamento). Em virtude deste ocorrido, temos a
origem do mundo psiquico das trevas. Esse deus chefe (laltabaoth), com a ajuda dos anjos e
das autoridades (Arcontes) que governam dentro de si (talvez aqui esteja o porqué do signifi-

cado da palavra hebraica o°7%x (elohim)) tentou criar um prototipo de homem (Adéo) a ima-

142 0 Livro de Tomé, o Contendor (NHC) I, 138, 18. (ROBINSON, 2007).
143 HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretagdo da tradicdo oculta. Traducdo de Angela Ma-
chado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 33.
4 Rm7, 14. (ARA).
145 Cf. O Apécrifo de Jodo é considerado uma das obras mais importante do gnosticismo. Ele narra de forma
mitolégica a origem, a queda e a salvacdo da humanidade. Esse livro resgata a crenca gnostica de que Jesus
depois de sua ressurreicdo teria ensinado aos iniciados a doutrina secreta dos mistérios do reino dos céus, a qual
0s gnosticos acreditavam possui-la. Ele é objeto de nossa pesquisa posterior.

36



gem e semelhanca deles e das realidades celestiais (aeons)'*%, na qual resultou em uma mera
parodial#’. Dai entdo os anjos e demdnios passaram a governar a alma do homem. Mas, a
mée-Sophia, ao desejar recuperar parte do seu poder luminoso que tinha transferido a seu fi-
Iho abortivo, provoca a inveja dos Arcontes e do seu chefe laltabaoth que juntos armam pla-
nos para manter o homem na ignoréncia impedindo-o de conhecer o verdadeiro Deus, o Pai da
Totalidade. Uma luta continua € iniciada entre os “poderes das trevas” com 0s “poderes da
luz” pela posse da particula divina presente no homem. O homem-psiquico é entdo aprisiona-
do pelos poderes do mal em corpos materiais para que, através do desejo sexual, as particulas
de luz sejam espalhadas na terra dificultando, assim, o retorno delas ao Pleroma.

O mito gnostico da queda de Sophia simboliza exatamente 0 momento em que a hu-
manidade (anthropos) entra no erro. Mas, como podemos nesse mundo sair da ignorancia e
atingir a salvacdo? Através do conhecimento (gnosis) proveniente dos ensinamentos apocri-
fon de Jesus. Segundo os gndsticos, o Salvador foi enviado dos céus pelo seu Pai justamente
para livrar o homem das garras perversas do deus Criador e promover a salvacdo da humani-
dade através da gnosis. Por isso, para acabar com a ignorancia e a deficiéncia e chegar a per-

feicdo, o iniciado precisa conhecer a si mesmo:

Assim como, no caso da ignorancia de uma pessoa, quando ela chegar a obter o co-
nhecimento (gnosis), a sua ignorancia desaparecera por si mesma, assim como a es-
curidao desaparece quando aparece a luz, como também a deficiéncia desaparece di-
ante da perfeigdo.1#®

Nisso consiste, segundo os gnosticos, a verdadeira redengdo: “A redencdo perfeita é o
conhecimento da grandeza inefavel; as coisas que derivam da ignoréancia, da degradacéo e da
paixdo (pathos), todo o conjunto da ignorancia € dissolvido pela gnosis. (...) esta é a verdadei-
ra redengio”4°,

Para muitos gnoésticos a autoignorancia € também um tipo de autodestruicdo. Quem

ndo compreende a si mesmo esta fadado ao aniquilamento. Esse preceito se encontra, por

146 No platonismo, cudv ou “aeon” (eternidade) representa a imagem do ser vivo inteligente (imovel, idéntico a si
mesmo e nao sujeito ao devir) que se encontra no mundo das ideias. No Timeu, por exemplo, Platdo considera
awbv uma qualidade inerente aos seres vivos inteligiveis (Tim., 37d) que serviu de modelo para o Demiurgo criar
0 mundo sensivel como imagem e imitacdo do mundo inteligivel (Tim., 28a; 29a-b; 30c; 31b). No Corpus Her-
meticum X1, por exemplo, awdv é o proprio Deus (Corpus Henn. XI, 20). J& no gnosticismo, awdv é multiplicado
em uma série de seres divinos que constituem o pleroma emanante do Principio Supremo originario. Em ou-
tras palavras, audv € o que sempre existiu, o que ¢ indestrutivel, incorruptivel ¢ imutavel. No contexto cristdo
eles podem ser definidos como a semente imanente do Pai depositada em nos.
147 Cf. KING, Karen L. The Secret Revelation of John. Cambridge, Massachusetts, and London, England: Har-
vard University Press, 2006, p. 91.
148 O Evangelho da Verdade I-11, 24, 32; 25, 3. (ROBINSON, 2007).
149 AH, 1, 21, 4. (IRENEU, 1995).

37



exemplo, no Didlogo do Salvador quando o autor adverte a seus ouvintes que se eles nédo
compreendem como 0 cosmo Veio a existir, eles perecem com ele (0 cosmo).**® E I6gico que
se trata aqui de um simbolismo, pois o0 que estd em jogo é o tratamento que se da a psique
(alma) que possui tanto o poder de se libertar como de se destruir. Tal reflexdo aparece enfati-
zada no Evangelho de Tomé, quando Jesus diz a seus discipulos: “Aquilo que vOs possuis vos
salvaré se trouxeres de dentro de vés. Aquilo que ndo possuis dentro de vds vos matara se ndo
tiverdes dentro de vos”*?,

O entendimento dos gnosticos com relagdo a salvacao pela gnosis se viu, por um lado,
ameacada pelos Pais da Igreja. Para eles, acreditar em tais absurdos seria uma degradagéo,
uma perversao da fé verdadeira em Jesus Cristo. Porém, 0s gnosticos tinha uma resposta para

aqueles que achavam conhecer Cristo:

Mas, para aquele que estiver [na] ignorancia, sera dificil diminuir seus labores de
[trevas] que tenha realizado. [...] Os néscios - pensando [em] seus coracgdes [e que]
se confessam, "Somos cristdos", apenas em palavras (mas) ndo com o poder, en-
quanto se entregam a ignorancia, a morte humana, sem saber para onde estéo indo, e
quem é Cristo verdadeiramente, pensando que viverdo, quando estdo (realmente) no
erro [...].1%

Os ensinamentos sobre a gnosis que vimos aqui sdo apenas parte de uma vasta gama
de conhecimento sobre 0 que apresenta o gnosticismo. As fontes literarias mais completas da
doutrina dos gnosticos, caso o leitor queira aprofundar mais nesses assuntos, encontram-se
preservadas na Biblioteca de Nag Hammadi. Nela esta presente a maior e a mais importante
colecdo de textos Apdcrifos, livros dos quais se serviam 0s Varios grupos de judeus-cristao-

helenisticos do inicio do cristianismo como fundamento religioso e filosofico.

3.3 O renascimento do interesse pelo gnosticismo na modernidade e contemporaneidade

Mesmo com os esforcos da Igreja Catolica para destruir todos 0s gnosticos e suas dou-
trinas, 0s resquicios desse sistema prevaleceu vivo na historia (embora de maneira distorcida,
como no caso do Maniqueismo®® e, mais tarde, na Alta ldade Média, com as heresias dos

cataros entre meados dos séculos XII e XIII no sul da Franca e na Italia, vindo a ser elimina-

150 Cf. O Dialogo do Salvador (NHC) I, 134, 1-22.
151 O Evangelho de Tomé (NHC) (70) 11, 45, 30-33. (ROBINSON, 2007).
152 0 Testemunho da Verdade (NHC) IX, 31, 22; 32, 8. (ROBINSON, 2007).
153 Religido fundada pelo profeta Mani em 242 (cf. NUNES, 2003, p. 35) o Maniqueismo converge elementos
gndsticos, cristdos, budistas e zoroastrianos. Um dos personagens da histéria que foi maniqueista, e que depois
se converteu ao cristianismo ortodoxo, foi Agostinho, Bispo de Hipona.

38



dos apds uma cruzada®®*). Pode-se dizer que o gnosticismo, na verdade, nunca desapareceu
por completo no Ocidente. Mais tarde nos seculos XI1X e XX as portas para novas hermenéu-
ticas sobre esse movimento se abriram de modo espléndido ao despertar o interesse de gran-
des pensadores da modernidade e contemporaneidade, vindo até mesmo contribuir para o sur-
gimento de algumas doutrinas filoséficas e religiosas.

No final do século XI1X, com o advento da psicanalise, uma forte busca por problemas
relacionados a psique humana (em especial, a concepcao dualista sobre mente e corpo) des-
pertou o interesse de muitos estudiosos sobre o assunto. Freud [1856-1939] com sua teoria da
alma desenvolveu grandes e importantes estudos sobre os contetdos do inconsciente, mas foi
Jung [1875-1961] quem contribuiu para um estudo mistico e mais simbolico sobre a compre-
ensdo da psicologia, onde a influéncia gnostica se fez especialmente presente. Ao contrario do
que pensava seu amigo e rival Freud, Jung buscou resolver os problemas da psique humana
com base na religido, mais especificamente, no gnosticismo. Em suas famosas obras, a saber,
a Psychological Types (Tipos Psicologicos), Septem Sermones ad Mortuos (Sete sermdes aos
mortos) e Aion: Researches into the Phenomenology of the Self (Aion: estudos sobre o simbo-
lismo do si-mesmo) o psicanalista sueco, por exemplo, demonstra um profundo conhecimento
dos ramos que compde o gnosticismo (com destaque para o Corpus Hermeticus e a Alqui-
mia). Ao assimilar as alegorias gnosticas com as imagens do inconsciente, Jung considerou
gue a chave para entender os mitos gndésticos era trazé-los para o interior de nés mesmos, algo
que se manifesta como uma parte da psique humana. De forma brilhante ele associou as ima-
gens espirituais (as quais os gnosticos chamam de Pleroma ou Homem Primordial) com o self.
Este self, “representante da plenitude do ser dentro de um contexto individual, é Unico para
cada individuo, e é formado pela integragdo do pequeno self ou ego, com o inconsciente.”%
De modo semelhante ao que expde 0s gnosticos em seus sistemas, o psicanalista percebeu que
a potencialidade espiritual guardadas no inconsciente dos seres humanos “encerra uma fonte
de revelagGes, de conhecimento intuitivo e, basicamente, do impulso para a plenitude.”**® O
acesso a esse componente espiritual, onde se desenvolve um didlogo ativo em nds através de
simbolos, ndo se da por meio de palavras, emogdes ou sentimentos comuns. Ele é expresso,

por exemplo, por meio de sonhos, visdes e estados alterados de consciéncia que Jung deu o

15 Cruzada Albigense.
15 HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermdes aos mortos. Tradugdo de Sandra Galeott e Sonia
Midori Yamamoto. S&o Paulo: Cultrix, 1995, p. 81.
1% HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermdes aos mortos. Tradugdo de Sandra Galeott e Sonia
Midori Yamamoto. S&o Paulo: Cultrix, 1995, p. 76.

39



nome de “experiéncias sincronicas”.'®’ Ele acostumava chamar os gnosticos de os primeiros
psicdlogos.®® Ora, Jung é considerado um dos grandes responsaveis pela divulgagio das Es-
crituras Gnosticas, sendo que o cddex | da Biblioteca de Nag Hammadi foi intitulado de cddex
Jung em sua homenagem.

Junto a Jung temos um dos principais pioneiros dos estudos gndsticos, o professor e
escritor George Robert Stowe Mead [1863-1933]. Mead, além de ter contribuido expressiva-
mente com as principais obras de Jung publicou uma vasta colecdo de livros na qual comenta,
analisa e investiga a fundo os pontos principais do gnosticismo a fim de restaurar a esséncia e
a originalidade do pensamento cristdo primitivo que, segundo ele, pertencia aos gnésticos. Em
sua mais famosa obra, a Pists Sophia’®®, Mead, apresenta a traducéo, comentarios e notas da
edicdo do documento copta MS que erroneamente leva esse nome.*®® Devemos nesse meio
destacar também o professor alemdo Gilles Quispel que, ao lado de Jung, dedicou longos e
arduos anos de pesquisa em cima de importantes autores gndsticos (em especial, Valentino).
Seu principal trabalho intitulado Gnosis als Weltreligion, Quispel vai de encontro aos mode-
los de Jung ao interpretar o gnosticismo como um profundo estudo do ser (ontoldgico), uma
comparacdo moderna da psicologia analitica. Pode-se dizer que Quispel e Jung chegaram a
uma concluséo: a psicologia profunda € a chave necessaria para se compreender o gnosticis-
MO em sua mais pura esséncia.

Outro importante estudioso do gnosticismo, o professor alemao e filésofo Hans Jonas
[1903-1993], juntamente com o apoio de um dos maiores tedlogos da atualidade, o professor
Rudolf Karl Bultmann [1884-1976], desenvolveu um magnifico trabalho sobre o sistema
gnostico. Em seu livro The Gnostic Religion ele faz uma sintese histérica mostrando os prin-
cipais tipos de pensamento gnastico, seus simbolos, suas relagdes com a cultura grega, com o
hermetismo, com o Maniqueismo, com o Niilismo, com o existencialismo, etc.'®! Interessante
é que, segundo Hans Jonas, para compreender verdadeiramente o gnosticismo o ser humano

deve possuir uma espécie de sensibilidade interior, algo semelhante a um “ouvido musical”.162

1S HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermdes aos mortos. Tradugdo de Sandra Galeott e Sonia
Midori Yamamoto. S&o Paulo: Cultrix, 1995, p. 76.
1% HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e os Sete sermdes aos mortos. Tradugdo de Sandra Galeott e Sonia
Midori Yamamoto. S&o Paulo: Cultrix, 1995, 1995.
1% MEAD, G.R.S. Pistis Sophia. London: John M. Watkins, 1921, xxi.
160 O nome mais apropriado, segundo Mead, seria “Livro do Salvador”.
161 Cf. JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Christianity. 3rd
ed. Boston: Beacon Press, 2005.
162 JONAS apud HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretacdo da tradicdo oculta. Tradugdo de
Angela Machado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005, p. 184.

40



E preciso certo “dom espiritual” para que a alma tenha acesso aos ensinamentos profundo dos
mistérios da gnosis.

Foi também nesse mesmo ambiente historico que algumas doutrinas religiosas de mis-
tério surgiram trazendo consigo muito dos principais preceitos do pensamento religioso-
filosofico gnostico. Por exemplo, nos Estados Unidos a teosofia moderna ganhava vida pelas
méos da pesquisadora e escritora ucraniana Madame Helena Petrovna Blavatsky [1831-1891]
gue em 17 de novembro de 1875 funda a Sociedade Teoséfica de Nova lorque. Blavastsky
publica duas importantes obras: Isis Unveiled (Isis sem véu) em 1877 e The Secret Doctrine
(A doutrina Secreta) em 1888 decomposta em seis volumes, em que ela revela as bases do
sistema gnostico ao expor suas ideias esotéricas, religiosas, cientificas e filosoficas acerca do
ocultismo antigo.®®

Os mitos e temas gndsticos desenvolvidos nos apdcrifos também aparecem com um
estilo proprio no movimento artistico, poético, religioso, filoséfico e politico do final do sécu-
lo XVII chamado de Romantismo.'®* Observa-se, por exemplo, tragcos marcantes do misticis-
mo e do gnosticismo moderno (sobretudo sobre a questdo da androgenia de Adéo e Eva) no
pensamento de alguns misticos famosos como Jacob Béhme, G. Gichtel e Gottfried Arnold.1%
Na verdade, muitos consideram o romantismo como um sistema filosoéfico baseado no gnosti-
cismo, embora com algumas caracteristicas préprias do modernismo, como a imaginacéo, o
sonho, a fantasia e o sentimento.

H& que mencionarmos também as grandes influéncias que o gnosticismo exerceu na
mente de notaveis filésofos dos séculos X1X e XX, principalmente no ocidente europeu. En-
contramos, por exemplo, elementos da tradicdo hermética, bem como varios preceitos gnésti-
cos retomados pelo romantismo na Phanomenologie des geistes (Fenomenologia do Espirito)
de Georg Wilhelm Friedrich Hegel [1770-1831]; conceitos esotéricos e teoséficos do ocultis-
mo antigo na antroposofia do austriaco Rudolf Joseph Lorenz Steiner [1861-1925]; fragmen-
tos antropologicos e cosmoldgicos da mistica gndstica no existencialismo de Martin Heide-

gger [1889-1976] (que, aliais, foi o professor e influenciador de Hans Jonas); assim como o

163 E relevante observarmos que muitos consideram a teosofia de Blavastsky como uma doutrina fraudulenta.
Alguns autores alegam que suas historias ndo passam de um exagero, 0 que deu a ela o titulo de “senhora da
descrenca”. (Cf. Washington, 2000). As criticas feitas a Blavatsky e sua teosofia sdo enormes, principalmente
sobre o seu temperamento conturbado e suas ideias extravagantes. Mas, muito dos seus relatos (como se vé no
livro O Babuino De Madame Blavatsky), a nosso ver, ndo passam de sensacionalismo, cujo fim é difamar sua
figura juntamente com suas ideias.
164 As raizes do romantismo estdo inseridas no século XVIII, mas esse sistema alcangou um grande impacto no
século XX na Alemanha.
165 Cf. ELIADE, Mircea. Mefistofeles e o andrégino: comportamentos religiosos e valores espirituais no-
europeus. Traducéo de Ivone Castilho Benedetti. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1991, p. 105.

41



mito do simbolismo gnostico nas obras politicas do filésofo alemédo Eric Voegelin [1901-
1985], a saber: a New Science of Politics, Order and History e Science, Politics and Gnosti-
cism.*% Quem também merece um reconhecimento no campo filosofico no que se referem os
assuntos relacionados ao gnosticismo é Michel Foucault [1926-1984]. Em sua obra A Herme-
néutica do Sujeito, o filésofo faz um elogio aos gnésticos mostrando que eles resgataram o
tema platonico da reminiscéncia, ou seja, do aspecto que trata do cuidado de si e do conheci-

mento de si mesmo.’

166 Para uma discursdo mais completa sobre a relevancia no gnosticismo na modernidade cf. ROBINSON, 2006,
Pp. 449-464.
167 Cf. FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 312.

42



4 CONCLUSAO

Levando-se em conta 0s argumentos observados nessa pesquisa, pode-se concluir que
o fendmeno religioso gndstico que se manifestou como um movimento judaico-cristao-
helenistico nos primeiros séculos da era crista trouxe grande transformacéo no curso da histo-
ria humana. Mesmo ameacado pela hegemonia da Igreja, o gnosticismo sobreviveu em nossa
prépria época trazendo novas e retomando as antigas perspectivas de interpretacGes das expe-
riéncias espirituais do homem.

Mas, falar sobre o gnosticismo e das obras que compde esse sistema ndo é uma tarefa
facil. Por isso nossa intencdo aqui foi fazer apenas uma demonstracdo do que seria 0 esboco
central dessa doutrina. Todavia, apesar de ndo aprofundarmos em determinados aspectos mi-
nuciosos desse sistema (0 que faremos em outra obra que estamos produzindo), pode-se per-
ceber o quao importante sdo as informacdes revelada neste “apdcrifos”, vendo como é possi-
vel extrair deles conhecimentos validos. Acreditamos que nossa meta tera se cumprido se fo-
mos capazes de trazer para a reflexdo certos contetidos que muitos, embora ciente deles, ndo
associaram ao sistema gndstico.

Levando em conta esse aspecto, é curioso notar que até pouco tempo atras as informa-
¢cdes que tinhamos a respeito do gnosticismo, dos gnosticos e de suas obras era apenas cita-
cOes e depoimentos presente nas obras dos primeiros Pais da Igreja. Foi nos séculos XVIII e
XIX que alguns fragmentos de papiros antigos comegaram a surgir e, somente em meados do
século XX, pouco apds o termino da segunda guerra mundial, que a maior colecdo de manus-
critos gnosticos foi descoberta e trazida ao publico de forma chocante, para alguns e eloquen-
tes, para outros. Chocante para aqueles que acreditavam haver somente os textos compreendi-
dos pelo canone biblico da Igreja; e eloquente para 0s que viam no cristianismo tradicional
certas “falhas” e “incoeréncias” dos ensinamentos cristdos com certas praticas da Igreja. No
entanto, o fato é que hoje podemos livremente desfrutar desse maravilhoso tesouro que séo 0s
textos gnosticos.

Observamos também em nossa pesquisa que é possivel olhar para os livros apocrifos
de outra forma, deixando de lado os preconceitos religiosos que nos impediram de compreen-
dé-los e estuda-los. Mesmo o religioso devoto da ortodoxia cristd pode ver os gnosticos com
outros olhos, ndo mais como farsantes e enganadores, mais sim como um grupo de pessoas
que simplesmente quiseram mostrar uma perspectiva diferente sobre o entendimento dos valo-

res éticos do ser humano. Talvez se nds nos conhecermos melhor, no sentido de aprofundar-

43



mos em Nnosso interior buscando agucar a nossa percepgao intuitiva, talvez descubramos, co-

mo alguns afirmam ja terem descobertos, a verdadeira realidade do Ser.

44



REFERENCIAS

BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity. Translation by Robert A.
Kraft and Gerhard Kroedel with a team from the Philadelphia Seminar on Christian Origins.
Philadelphia: Copyright Fortress Press, 1971.

BARNSTONE, Willis; MEYER, Marvin. The gnostic Bible. Boston & London:
SHAMBHALA, 2003.

BIANCHI, Ugo. The origins of Gnosticism: Colloquium of Messina. Boston: E.J. Brill Aca-
demic Publishers, 1997.

BLAVATSKY, H. P. A Doutrina Secreta: Sintese de Ciéncia, Filosofia e Religido, Vol 1:
Cosmogénese. Traducao de Raymundo Mendes Sobral. Sdo Paulo: Editora Pensamento, 1969.

BLAVATSKY, H. P. A Doutrina Secreta: Sintese de Ciéncia, da religido e da filosofia, Vol
2: Simbolismo Arcaico Universal. Traducdo de Raymundo Mendes Sobral. Sdo Paulo: Edito-
ra Pensamento, 162 reimpresséo, 2003.

BLAVATSKY, H. P. Isis unveiled: a master-key to the mysteries of ancient and modern sci-
ence and theology. Vol. 11: Theology. London: Bernard Quarith, 1877.

BIBLIA. Portugués. Almeida. 1989. A Biblia Sagrada: Velho Testamento e Novo Testamen-
to. Versdo revisada da tradugédo de Jodo Ferreira de Almeida (ARA), 2° Impresséo. Rio de
Janeiro: Imprensa Biblica Brasileira, 1989.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Jerusalém. A Biblia de Jerusalém. Sdo Paulo: EdicBes Pauli-
nas, 2002.

CESAREA, Eusébio de. Historia eclesiastica. Traduco de Luiz Aznar. Buenos Aires: Edito-
rial Nova, 1950.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Maniqueismo: historia, filosofia e religido. Petropolis:
Vozes, 2003.

CLEMENT, of Alexandria, Saint,. The writings of Clement of Alexandria. vol 1. Edin-
burgh: T.&T. Clark, 1867.

CREECH, David. A Diachronic Analysis of the Use of Scripture in the Variant Versions
of the Apocryphon of John. Loyola University Chicago, 2011. 187f. Dissertation - Loyola
University Chicago.

DAVIDSON, Samuel. The canon of the Bible: its formation, history, and fluctuations. Lon-
don: C. Kegan Paul, 1878.

DAVIES, Stevan. Gospel of Thomas and Christian Wisdom. New York: The Seabury
Press, 1983.

45



DOBSCHUTZ, Ernst von,. Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipi-
endis. United States: Leipzig, J. C. Hinrichs, 1912.

DONALDSON, James. The Ante-Nicene fathers: translations of the writings of the fathers
down to A.D. 325. Vol 3. New York: Charles Scribner 'S Sons. 1918. (Latin Chistianity: its
founder, Tertullian).

EHRMAN, Bart D. Evangelhos Perdidos. Traducéo de Eliziane Andrade Paiva. Rio de
Janeiro-Séao Paulo: Editora Record, 2008.

EHRMAN, Bart D. Forged: Writing In The Name Of God - Why The Bible's Authors Are
Not Who We Think They Are. New York: Harper Collins, 2011.

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus nado disse? quem mudou a biblia e por
qué. Traducgdo de Marcos Marcionilo. Sdo Paulo: Prestigio, 2005/2006.

EHRMAN, Bart D. The Apostolic Fathers: Epistle of Barnabas, Papias and Quadratus, Epis-
tle to Diognetus, The Shepherd of Hermas. v.2. Edited and Translated by Bart D. Ehrman.
London, Engand: Harvard University Press, 2003 (Loeb Classical Library, LCL 25).

ELIADE, Mircea. Mefistofeles e 0 androgino: comportamentos religiosos e valores espiritu-
ais ndo-europeus. Traducéo de lvone Castilho Benedetti. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1991.

EUSEBIUS. The Ecclesiastical History. With an English Translation by Kirsopp Lake,
D.D., D.Litt. Vol 1. London: William Heinemann (Harvard University Press), 1929.

EVANS, Craig. O Jesus Fabricado: Como os académicos atuais distorcem o evangelho.
Traducdo de Elizabeth Stowell Charles Gomes, S&o Paulo: Cultura Crista, 2009.

FARIA, Jacir de Freitas. Apocrifos aberrantes, complementares e cristianismos alternati-
vos, poder e heresias!: introducdo critica e historica a Biblia Apocrifa do Segundo Testamen-
to. Petrdpolis: Vozes, 2009.

FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006,

GIBIN, Maucyr. Tradicéo apostolica de Hipolito de Roma: liturgia e catequese em Roma
no século I11. Petropolis: Vozes, 1971.

HARPUR, Tom. The Pagan Christ: Is Blind Faith Killing Christianity OM. New Zealand:
Allen & Unwin, 2005.

HENGEL, Martin. The Septuagint as Chistian Scripture: Its Prehistory and the Problem of
Its Canon. Translated by Mark E. Biddle. New York: T&T Clark, 2002.

HIPPOLYTUS. The Refutation of all Heresies. Translated by The Eley. J. H. Macmahon,
M.A. Edinburgh: T & T Lcark, 1867. (Ante-Nicene Chistian Library).

HOELLER, Stephan A. Gnosticismo: Uma nova interpretacao da tradi¢do oculta. Traducéo
de Angela Machado. Rio de Janeiro: Nova Era, 2005.

46



HOELLER, Stephan A. A gnose de Jung e 0s Sete sermdes aos mortos. Traducdo de Sandra
Galeott e Sonia Midori Yamamoto. Sdo Paulo: Cultrix, 1995.

IGREJA CATOLICA.; JOAO PAULDO II, Papa,. Catecismo da Igreja Catolica. 11. ed. S&o
Paulo: Edigdes Loyola, 2001.

IRENEU, Santo. Contra as Heresias: Denuncias e refutacdo da falsa gnose. Traducéo Lou-
renco Costa. 2. ed. S&o Paulo: Paulus, 1995.

JONAS, Hans. The gnostic religion: the message of the alien God & the beginnings of Chris-
tianity. 3rd ed. Boston: Beacon Press, 2005.

JUNG, C. G. Psychological Types. Translated by H. Godwin Baynes. New York: Pantheon
Books, 1953.

JUNG, C. G. A gnose de Jung e 0s Sete sermoes aos mortos. Traducdo de Sandra Galeotti e
Sonia Midori Yamamott. S&o Paulo: Cultrix, 1995.

JUNG, C. G. AION: estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. Tradu¢do de Dom Mateus
Ramalho. Petropolis: Vozes, 2011.

JUNIOR, José Carlos Baracat. Enéadas I, 11 e I11; Porfirio, Vida de Plotino: Introducéo,
traducdo e notas. Sao Paulo: colecdo UNICAMP, 2006. (Tese de Doutorado).

KARDEC, Allan. A Géneses: os milagres e as predi¢Ges segundo o espiritismo. Traducdo de
Salvador Gentile . S&o Paulo: FEB, 36. ed., 2003.

KIDD, B. J. History of the Church to A.D. 461. Oxford: Clarendon Press, 1922.

KUNTZMANN, Raymond; DUBOIS, Jean-Daniel. Nag Hammadi: o Evangelho de Tomé:
textos gnosticos das origens do Cristianismo. Traducdo: Alvaro Cunha. S&o Paulo: Paulinas,
1990.

LAMPER, Peter. From Paul to VValentinus: Christians at Rome in the First Two Centuries.
Minneapolis: Fortress Press, 2003.

LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnosticas. Tradugdo de Marcos Marcionilo. Sdo Paulo:
Edicoes Loyola, 2002.

LEFORT, L. Th. Athanase: lettres festales et pastorales en copte. Louvain: Universitatis Ca-
tholicae Americae et Universitatis Catholicae Lovaniensis, 1955 (Corpus Scriptorum Christi-
anorum Orientalium, vol. 150 e 151).

MACK, Burton L. The lost gospel: the book of Q & Christian origins. New York: HarperCol-
lins Publishers, 1993.

MASONS, Steve. Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories. United
States of America: Hendrickson Publishers, 2009.

MEAD, G.R.S. Pistis Sophia. London: John M. Watkins, 1921.
47



MORALDI, Luidi Moraldi. Evangelhos Apdcrifos. Traducdo de Bendni Lemos e Patrizia
Collina Bastianetto. Sdo Paulo: Paulus, 1999.

MORESCHINI, Claudio. Histéria da filosofia patristica. Tradugdo de Orlando Soares Mo-
reira. Sao Paulo: Loyola, 2008.

MEIER, John P. A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Vol. 4: Law and Love.
New haven and london: Yale University Press, 20009.

METZGER, Bruce M. The Canon of the New Testament: Its Origin, Development, and
Significance. New York: Oxford University Press, 1987.

METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. The Text of the New Testament: Its Transmis-
sion, Corruption, and Restoration. Ney Work: Oxford University Press, 2005.

NOCK, A. D. Early Gentile Christianity and Its Hellenistic Background. New York: Har-
per & Row, 1994,

ORIGEN. Homilies on Luke. Translated by Joseph T. Lienhard. United States of America:
The Catholic University of America Press, 1996 (Fathers of the Church Series).

ORIGEN. Contra Celsum. Translate with an introduction e notes by Henry Chadwick. Lon-
don: Cambridge University Press, 1953.

PAROSCHI, Wilson. Critica Textual do Novo Testamento. Sdo Paulo: Vida Nova, 1993.

PATTERSON, Stephen J; BETHGE, Hans-Gebhard; ROBINSON, James M. The Fifth Gos-
pel New Edition. The Gospel of Thomas Comes of Age. New York: T&T Clark, 2011.

PAGELS, Elaine H. Os evangelhos gnésticos. Tradugdo de Maria Motta. Rio de Janeiro:
Objetiva, 2006.

PLATONIS. Opera: Euthyphro, Apologia Socratis, Crito, Phaedo, Cratylus, Sophista, Politi-
cus, Theaetetus. Vol I. New York: Oxford University Press, 1995.

QUISPEL, Gilles. Gnosis als Weltreligion. Horland: Origo Verlag Zirich, 1951.

ROBINSON, James M. Koptski Gnosticki Tekstovi: Nag Hammadi Codices i Papyrus
Berolinensis 8502. San Francisco: Harper, 1990.

ROBINSON, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi. Traducdo de Teodoro Lorent. 2.ed. -
Séo Paulo: Madras, 2007.

ROBERT, Adolphe et al. Introducéo a Biblia: introducédo geral: Antigo Testamento. Tradu-
cao portuguesa do Instituo Teoldgico Pio XIVol 1. Sdo Paulo: Herder, 1967.

ROBERTS, C, H. Two Biblical papyri in the John. Manchester, Oxford: Rylands library, 1936.

48



RUDOLPH, Kurt. Gnosis: The Nature and History of Gnosticism. Translation edited by Rob-
ert McLachlan Wilson. New York: Harper Collins Publishers, 1987. -

SANTO AGOSTINHO. A doutrina cristd: manual de exegese e formacéo crista. Tradugao
de Jr. Nair de Assis Oliveira. S&o Paulo: Paulus, 2002.

SANTO AGOSTINHO. A verdadeira religido; O cuidado devido aos mortos. Traducédo de
Jr. Nair de Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 2002.

SAN AGUSTIN, San. Obras completas. Disponivel em: <http://www.augustinus.it/spagnolo
/index.htm> Acesso em: 07 ago. 2015.

SCHOLER, David M. Nag Hammadi Bibliography 1995-2006. Leiden-Boston: Brill, 2009.

SCOTT, Walter. The Ancient Greek and Latin Writings Which Contain Religious or
Philosophic Teachings Ascribed to Hermes Trismegistus. Boston: Shambhala, 1993.

STROUMSA, Guy. Hidden Wisdom: Esoteric Traditions and the Roots of Cristian Mysti-
cism. Leiden-Boston, 2005. (Studies in the History of Religions Vol. 70).

THEISSEN, Gerd. A religido dos primeiros cristdos: uma teoria do cristianismo primitivo.
Traducdo de Paulo F. Valério. Sdo Paulo: Paulinas, 2009.

THOMASSEN, Einar; Oort, Johannes van. The Panarion of Epiphanius of Salamis. Trans-
lated by Frank Williams. (Nag Hammadi and Manichaean Studies, vol. 63). Leiden-Boston:
Brill, 2009.

TREGELLES, Samuel Prideaux. Canon Muratorianus: the earliest catalogue of the books of
the New Testament. Oxford: Clarendon Press, 1867.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. Plotino: um estudo das Enéadas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002, p. 39.

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de filosofia: volume 1: problemas de fronteira. 2. ed.
Séo Paulo: Edigdes Loyola, 1996.

WACHTEL, Klaus; HOLMES Michael W. The Textual History of the Greek New Testa-
ment: Changing Views in Contemporary Research. Atlanta: Society of Biblical Literature,
2011.

WASHINGTON, Peter. O Babuino de Madame Blavatsky. Traducdo de Antonio Machado.
Rio de Janeiro: Record, 2000.

YAMAUCHI, Edwin M. Pre-Christian Gnosticism: A Survey of the Proposed Evidences. 2.
ed. Grand Rapids: Baker Book House, 1983.

YARNOLD, Edward. Cyril of Jerusalem. London and New York: Routledge, 2000.

49



