PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE MINAS GERAIS
Proé-reitoria de Pesquisa e de Pos-graduacéo

Fabio Tadeu Camara dos Santos

EXISTIR, CONHECER E QUERER:

a perspectiva filoséfica de Agostinho sobre o dogma da Trindade

Belo Horizonte
2015



Fabio Tadeu Camara dos Santos

EXISTIR, CONHECER E QUERER:
a perspectiva filosofica de Agostinho sobre o dogma da Trindade

Projeto de pesquisa apresentado a Prd-reitoria de
Pesquisa e de Poés-graduacdo da Pontificia
Universidade Catolica de Minas Gerais.

Projeto: n° PROBIC - FAPEMIG 2015/8213

Periodo de realizacdo: Mar¢o/2015 a Dezembro
12015

Departamento do(a) Bolsista: Curso de Filosofia

Professor(a) Orientador(a): Silvia Maria de
Contaldo, IFTDJ — Departamento de Filosofia

Belo Horizonte
2015



A minha familia e amigos

pelo incentivo



AGRADECIMENTOS

A minha orientadora, Prof. Doutora Silvia Maria de Contaldo, que tornou possivel a
realizacéo deste trabalho.

Aos meus colegas de turma, amigos e familiares pelo o incentivo.

A Fundacdo de Amparo & Pesquisa do Estado de Minas Gerais (FAPEMIG) pelo
financiamento desta pesquisa de iniciacéo cientifica.

A Pontificia Universidade Catdlica de Minas Gerais por permitir o meu livre acesso
as suas dependéncias durante o desenvolvimento deste trabalho.

A todos que, de alguma forma, contribuiram para a realizacdo deste artigo.



“[...] fazer o mal significa, em ultima andlise, afastar-se
de Deus, que é o Unico bem do homem capaz de
propiciar felicidade. Por conseguinte fazer o bem €, no
fundo, voltar-se para Deus como 0 sumo bem, 0 bem
verdadeiro.” (BRACHTENDOREF, 2008, p. 46).



RESUMO

Esta pesquisa tem como objetivo o exame da abordagem filosofica dada por Agostinho ao
tema cristdo da Santissima Trindade, identificando as reflexfes que o bispo de Hipona faz ao
conceito da imagem de Deus Trino visando a questdo da interioridade (Homo interio imago
trinitatis) na qual leva o homem a uma reflexdo ética / moral de si mesmo e do mundo.
Sabemos que um dos dogmas centrais da fé cristd ortodoxa é o mistério da Santissima
Trindade. Segundo professa essa doutrina, s6 existe um Deus-Pai Todo-Poderoso, um Unico
Filho e o Espirito Santo — um sé Deus em trés pessoas distintas. Reza a tradicdo da Igreja
Catolica que tal mistério escondido em Deus sé pode ser conhecido se for revelado do alto.
No ambito da histéria do pensamento filosofico-teoldgico, esse € um dos temas principais de
Santo Agostinho. O bispo de Hipona examina profunda e detalhadamente, em algumas de
suas obras, o conceito da imagem de Deus Trino no interior da alma. De acordo com o
filésofo, é impossivel o0 homem compreender a Verdade em Deus sem conhecer a si mesmo.
N&o se pode amar aquilo que a propria alma desconhece. Tal justificativa se faz pelo fato de
que se ndo temos o conhecimento daquilo que buscamos, ou, se amamos algo que
desconhecemos, estamos apenas amando uma imagem “defeituosa” da realidade. Por outro
lado, saber que ndo se sabe, ou seja, ignorar a si mesmo (no sentido de ndo se deixar levar
pelas vicissitudes das coisas sensiveis) impulsiona a alma a conhecer aquilo que ela mesma
desconhece. Assim, pode-se dizer que essa via de “iluminagdo” da alma ndo ¢ facil, pois é
extremamente necessario compreender a triade agostiniana: existir, conhecer e querer (esse,
nosse, velle). Pode-se dizer também que a questdo da interioridade é o ponto chave da
exposicao do tema cristdo da Santissima Trindade — a busca de Deus trino no interior da alma

humana, vale dizer uma abordagem nova, um exercicio filosofico - por exceléncia.

Palavras-chave: Trindade, Agostinho, Interioridade, Filosofia, Cristianismo.



ABSTRACT

This research aims to examine the philosophical approach taken by Augustine to the Christian
theme of the Holy Trinity, identifying the reflections that the bishop of Hippo makes the
Triune God image concept aimed at the question of interiority (Homo interio imago trinitatis)
in which it takes the man an ethical reflection / moral of himself and the world. We know that
one of the central tenets of orthodox Christian faith is the mystery of the Trinity. According to
profess this doctrine, there is only one Almighty God the Father, a single Son and Holy Spirit
- one God in three persons. Tradition says the Catholic Church that such a mystery hidden in
God can only be known if it is revealed from on high. As part of the history of philosophical
and theological thought, this is one of the main themes of St. Augustine. The bishop of Hippo
examines deeply and thoroughly, in some of his works, the concept of the Triune God image
within the soul. According to the philosopher, it is impossible man to understand the truth in
God without knowing himself. We cannot love what their souls know. Such justification is
made for the fact that we do not have the knowledge of what we seek, or, if we love
something we do not know, we just love one “defective” picture of reality. On the other hand,
know that it is not known, we ignore yourself (in order not to get carried away by the
vicissitudes of sensible things) drives the soul to know that she herself is unaware. Thus, it
can be said that this means “enlightenment” of the soul is not easy because it is extremely
necessary to understand the Augustinian triad exist, and want to know (this, nosse, velle). One
can also say that the question of interiority is the key point of the exhibition of the Holy
Trinity Christian theme - the search triune God within the human soul, that is a new approach,

a philosophical exercise - par excellence.

Keywords: Trinity, Augustine, Interiority, Philosophy, Christianity



SUMARIO

L INTRODUGAO ...ttt 9

2 EM BUSCA DO DEUS TRINO: UMA BREVE EXPOSICAO DO TEMA DA

TRINDADE NOS ESCRITOS DOS PAISDA IGREJA ... 12
3 EXISTIR, CONHECER E QUERER........c..ccciiiiiieeceeee e 22
3.1 HOmO interio iMago trinitatiS.........cocceieririiiiieiee e 25
4 A ALMA QUE DESCOBRE A SI MESMA RETORNA ADEUS............ccue..... 28
4.1 Asubida da alma @ DEUS......cc.eeeiiieiiie ettt s e e 31
3010 N[0 I 57X @ 2T 34

REFERENCIAS ..o oo ee et e e e e e s e e s et eer e e s e e e er e e ereae e e e e er e en e 37



1 INTRODUCAO

Pode-se dizer que um dos pontos centrais da fé cristd ortodoxa é o dogma do mistério
da Santissima Trindade. De acordo com a regra de fé da Igreja Catdlica, esse € o mistério
mais importante escondido em Deus e o mais dificil de ser decifrado e compreendido. E ele a
fonte de todos os outros mistérios da fé cristd ortodoxa, o ensinamento fundamental e mais
essencial da vida cristé: a verdade de Deus em si mesmo.

O mistério da Santissima Trindade é o mistério da vida intima de Deus (Oikonomia),
no qual sem ele a alma humana n&o pode alcancar a escatologia e se afastar do pecado. Ora,
toda a historia de salvacdo esta centrada na reconciliacdo e unido do homem com o Pai, 0
Filho e o Espirito Santo. Mas, como chegamos a essa unidade em Deus? Qual o meio de
alcanga-la? Podemos conhecer o Deus trino das Escrituras Sagradas? De que modo é revelado
esse mistério? Tais questionamentos estdo no cerne do nosso trabalho e a resposta para essas
questdes é o que pretendemos examinar, dentro da perspectiva agostiniana, como meta, a fim
resgatar o espirito filosofico-religioso do tema proposto e levar-nos a uma reflexdo ética e
moral de si mesmo e do mundo.

N&o existe autor em toda a historia patristica da Igreja Catolica que mais aprofundou
na problematica do tema cristdo da Santissima Trindade que Aurelius Augustinus [354-430],
mais conhecido como Santo Agostinho, Bispo de Hipona. Considerado por muitos estudiosos
modernos como um dos pioneiros na defesa da fé trinitaria ortodoxa crista, Agostinho foi um
grande explorador da interioridade do homem. Na busca pelo conhecimento de si mesmo e da
renovacgdo de seu interior, ele redescobre nas Escrituras Sagradas o cominho que é preciso
para se chegar a verdadeira imagem do Deus-Trino no “homem interior”. Apaixonado pelo
Cristianismo, mas também pela Filosofia (em especial, a do neoplatonismo), Agostinho
passou grande parte de sua vida estudando e investigando — sob a luz das Escrituras — as
possibilidades de o homem conhecer as verdades eternas em Deus, da necessidade do
conhecimento interior na busca pela iluminacéo divina da alma.

Desde jovem Agostinho sempre se interessou por questdes teistas e antropoldgicas.
Ele buscava insaciavelmente um sentido para sua vida e uma explicacdo para a existéncia de
Deus. Logo que se converteu ao Cristianismo, de onde comegou expor e a compor suas obras
de cunho religioso (com um tempero filosofico), Agostinho sentira uma agucada vontade de
conhecer em seu intimo o grande mistério da Santissima Trindade. Pode-se dizer que sua
experiéncia com Deus Ihe deu forga para mais tarde ficar conhecido como um dos grandes

autores cristdos com o maior nimero de palavras ja gravadas em livros.



O percurso de nossa pesquisa tem como foco principal a reflexdo filosofica
agostiniana sobre o tema cristdo da Santissima Trindade. Contara, inicialmente (capitulo 2),
com uma breve pesquisa sobre o desenvolvimento do assunto nos escritos de outros Pais da
Igreja que, por sinal, serviram como base de inspiracdo para o nosso filésofo. Nos primeiros
séculos da era cristd a Igreja procurou reformular mais explicitamente a sua fé no Deus trino
das escrituras. A crenca na existéncia de trés pessoas distintas — o Pai, o Filho e o Espirito
Santo — expressas em um Unico Deus, foi, sem sombra de duvida, um dos temas teoldgicos
mais trabalhados pelos primeiros lideres da Igreja nos séculos I1-1V. O bispo Irineu, no século
Il, aparece como o primeiro cristdo ortodoxo a atribuir uma unidade divina entre o Pai, 0
Filho e o Espirito Santo. Mais tarde, Tertuliano, da cidade de Cartago, Clemente e Origenes,
ambos de Alexandria, e Lactancio deram continuidade e propagacdo ao estudo filoséfico e
teolégico do mistério da Trindade crista no ocidente.

A analise agostiniana sobre o mistério da Trindade, sua reflexao filoséfica, psicoldgica
e teologica comecara a ser tratada, mais especificamente no capitulo 3. Nessa parte
examinaremos a problematica principal do tema proposto em nosso trabalho: o Existir (ser),
Conhecer e Querer desenvolvido por Agostinho no livro XIII, 11 de as Confissdes e sua
provavel relagdo com a triade Pai, Filho e Espirito Santo. Veremos também as reflexdes sobre
0 conceito da imagem de Deus Trino — o Pai, o Filho e o Espirito Santo — no interior da alma
humana e como este conceito cristdo e tratado filosoficamente em sua obra. Nesse escrito
Agostinho busca, através de uma analogia com os estados psicolégicos do homem exterior
alcancar e pelo exercicio da alma (exercitatio animi), o0 homem interior. Foram utilizadas
nesse capitulo as obras Confissdes, De Trinitate', De Vera Religione, dentre outras, além de
contar com a colaboracédo de alguns comentadores.

A abordagem filosofica dada por Agostinho ao tema cristdo da Santissima Trindade,
de certa forma, vai ao encontro de muitos preceitos fundamentais da filosofia de Plotino. Ele
retoma varios conceitos da doutrina plotiniana como, por exemplo, a concepcdo de Deus
como Uno, embora ressalte as diferengas entre um e outro. Sua formacao filoséfica, como nédo
poderia ser diferente, foi um ingrediente especial em sua evolucéo espiritual, uma pega-chave
na elaboracdo de suas obras. Sob esse aspecto Agostinho apresenta sua doutrina, a ponto de
esclarecer varios problemas de natureza teolégico-filosofica, em especial a subida da alma ou
seu retorno a Deus. No caso, esse movimento de regresso a Deus deve ser entendido como o

reconhecimento do homem pelo seu verdadeiro ser. Vale dizer, aquele que se conhece

! Especificamente os livros IX — XIII a partir da tradugdo de Arnaldo do Espirito Santo, Domingos Lucas Dias,
Jodo Beato, Maria Cristina Castro e Maia de Sousa Pimentel, pela editora Lusosofia.
10



intimamente alcanca Deus. Esse percurso e 0S processos que consistirdo na purificacdo e
unido da alma com Deus é o assunto do nosso ultimo capitulo. Nele examinaremos 0s
processos dialéticos propostos por Agostinho em relacdo a subida da alma a Deus, mostrando
como e quais sdo 0s meios necessarios para que o homem se conduza ao mistério da

Santissima Trindade.

11



2 EM BUSCA DO DEUS TRINO: UMA BREVE EXPOSICAO DO TEMA DA
TRINDADE NOS ESCRITOS DOS PAIS DA IGREJA

Sabemos que o tema cristdo da Santissima Trindade representa um dos dogmas
centrais da fé cristd. Segundo professa essa doutrina, so existe um Deus-Pai Todo-Poderoso,
um unico Filho e o Espirito Santo — um sé Deus em trés pessoas distintas, um mistério que s
pode ser conhecido se for revelado do alto (Cf. IGREJA CATOLICA.; JOAO PAULO II,
Papa, 2001). A tradicdo da Igreja Catdlica ensina que o Filho é o Unico que procede do Pai
por geracdo (Gn 2, 7), ou seja, a sua substancia (ou natureza) pertence ao Pai e a substancia do
Pai pertence ao Filho. Isso reflete na famosa frase do Evangelho de Jodo, onde o Cristo se
identifica dizendo “Eu e o Pai somos um” (Jo 10, 30), pois somente o Filho pode revelar o Pai
fazendo com que este se torne conhecido: “Ninguém jamais viu a Deus: o [Filho unigénito]?,
que esta no seio do Pai, este o deu a conhecer” (Jo 1, 18). Mas, é a partir da exposi¢do de
Mateus que a Igreja buscou uma referéncia mais sélida para a exposicdo do dogma da
Santissima Trindade, onde o Cristo ressurreto ordena a seus discipulos para espalhar o seu
Evangelho aos povos de todas as nagdes “batizando-os em nome do Pai, e do Filho, e do
Espirito Santo” (Mt 28, 19). H& ainda quem defenda que as primeiras comunidades cristas ja
dispunham de meios para afirmar que as trés pessoas da Trindade representam uma unidade,
como se V&, por exemplo, na primeira epistola a Jodao: “Pois ha trés que dao testemunho no
céu: o Pai, o Verbo e o Espirito Santo; e estes trés s&o um” (1 Jo 5, 7. JFA).?

Todavia, o tema cristdo da Santissima Trindade teve de fato sua origem a partir da
metade do século 11 nos escritos dos Pais da Igreja. O bispo Irineu [c. 130-202] da cidade de
Lyon (hoje Franca) é considerado por muitos como o primeiro a propor uma teologia
Trinitaria.* Em sua grande obra’ intitulada Refutacdo e derrota da gnose, assim falsamente
chamada composta em cinco volumes, comumente atribuida pelo nome latim de Adversus
haereses (Contra as Heresias), seu grande propdsito era defender as regras de fé (regula fidei)
das escrituras sagradas daqueles que, a seu ver, ndo seguiam 0s caminhos corretos da fé
depositada no canone imutavel da “verdade crista”. O bispo de Lyon, em resposta a um grupo

de cristdos hereges (os chamados gndsticos), afirma a igualdade de esséncia e dignidade entre

2 A variante “Deus unigénito” (novoysvig 0edc) também aparece em alguns manuscritos.
* Hoje os historiadores estdo convictos de que esse versiculo foi forjado mais tarde por escribas para fazé-lo
refletir a doutrina da trindade. (EHERMAN, 2005/2006, p. 91-92).
* Irineu foi um bispo grego, lider e tedlogo cristdo do segundo século. Nasceu na ilha de Esmirna no ano 130.
Seu maior trabalho consiste na refutagdo das heresias de sua época. Ele € considerado pelos estudiosos como o
primeiro e mais importantes heresiélogo da Igreja.
> Escrita por volta de 180 d.C.

12



0 Pai e o Filho e o Espirito Santo (AH 2, 13, 8). Na verdade, seu pensamento ndo € bem uma
exposicao trinitaria, pois em sua época nao havia uma “Doutrina da Trindade” propriamente
dita. Nao obstante, Irineu ja havia iniciado uma triade divina ao falar do carater inefavel de
Deus que € cognoscivel no Filho e no Espirito Santo desde o inicio da criagdo. Em sua obra
Adversus haereses, no livro IV 1é-se: “Ja temos mostrado que o Verbo, isto ¢, o Filho esteve
sempre com o Pai. Mas também a Sabedoria, 0 Espirito estava igualmente junto dele antes de
toda a cria¢dao”. (AH 4, 20, 4).

Seguindo os passos de Irineu, o primeiro escritor cristdo ortodoxo a tratar do tema da
Trindade, como hoje a conhecemos, foi o tedlogo latino bem sucedido da Igreja, Tertuliano de
Cartago [c. 160-220].6 Muitos estudiosos o consideram como o “criador” da teologia trinitaria
ocidental latina, ja que a formula “uma substdncia em trés pessoas” partiu dele
(MORESCHINI, 2004). Observa-se que o compéndio de obras onde Tertuliano expbe o tema
trinitario serviu como base de inspiracdo e de reelaboracdes teoldgicas por grandes
pensadores (dentre eles o proprio Agostinho). Para designar a comunhdo das trés pessoas
(persona), Tertuliano utilizou o termo unitas (traducdo do grego henotes, que significa
“unanimidade”, “consentimento mutuo”, “corpos que sdo constituidos de um s6 elemento”)
significando aquilo que nelas se ttm em comum. Por exemplo, fazendo uma analogia com o
versiculo de Jodo, onde se diz “Eu e o Pai somos um” (Jo 10, 30), a unitas que ha entre o Pai
e o Filho serve para indicar a “comunhdo de substantia”. (MORESCHINI, 2004, p. 210).
Logo, a substantia divina que liga os Trés (o Pai, o Filho e o Espirito) é uma s6: “por toda a
parte eu encontro uma sO substincia divina em Trés ligados entre si”’. (Apolog. 9, 2)
(MORESCHINI, 2004, p. 210).

O sistema trinitario de Tertuliano, como se observa, se forma a partir de dois termos,
substantia e persona, que, por sinal, possuem um teor bem filoséfico. A palavra substantia —
que etimologicamente significa “individuo real” (na linguagem filosofica, ousia = a natureza
ou substancia de um ser), por sua vez, faz referéncia a cada um dos trés membros da Trindade
“no sentido de “ousia primeira”. Ja o termo “persona” foi utilizado para indicar que cada
individuo da Trindade corresponde a um s6 individuo (WOLFSON apud MORESCHINI,
2004, p. 208). Em sua obra Contra Praxeas, por exemplo, o bispo latino trabalha o termo
substantia como sendo a matéria da qual constituem o ser divino; uma matéria, portanto,

incorpérea. Em Contra Hermogenes, sobretudo com um significado bastante fluente dos

® Tertuliano foi um importante escritor latino apologético e heresiélogo da Igreja. Suas principais obras, bem
como a do bispo Irineu, foram compostas em defesa da fé verdadeira nos dogmas da Igreja Catolica.
" “ubique teneo unam substantia in tribos cobaerentibus.”

13



estoicos, Tertuliano afirma: “‘a matéria nos parece incorporea; uma vez, porém, que tenha
sido investigada como reto raciocinio, se v€ que ndo ¢ nem corporea nem incorporea”’ (Cont.
Herm. 35, 2). Em Apologético o termo substantia se aplica com as mesmas acepcdes de
Contra Praxeas e Contra Hermdgenes, ou seja, para indicar que a mesma matéria
constitutiva, que é o Espirito, encontra-se no Filho assim como no Pai.

A Teologia trinitaria de Tertuliano transpassa por diversos caminhos. Contudo,
observa-se no interior de sua “doutrina trinitas” um teor significantemente herético. Assim
como lIrineu, Tertuliano foi um fervoroso combatente de heresias (sobretudo a dos gnosticos
do século I1, em especial a Marcido e Valentino). No entanto, acredita-se que o termo trinitas
ndo se derivou de uma tradicéo filosofica, mas foi tirado das heresias (MORESCHINI, 2004).
No que diz respeito as trés pessoas da trindade e, mais do que uma simples analogia,
Tertuliano fez uso do termo grego “tpiac” (que significa conjunto de trés ou nimero trés) em
seus primeiros escritos catélicos tirando o seu valor intrinseco do sistema “trinitario” de
Valentino®. Por exemplo, em seu Tratado Sobre a Alma, Tertuliano, ao falar da “triade”,
utiliza as palavras “trinitas Valentiniana” (Tratado Sobre a Alma, XXI) (ROBERTS;
DONALDSON; COXE; PICK; RICHARDSON; MENZIES, 1918, p. 201). Ora, 0s gndsticos
acreditavam que o homem Espiritual (Ad@o) possui desde a sua origem uma natureza
uniforme e triade. Tal natureza era composta de uma sequéncia que segue o0 padrao tradicional
de uma familia, isto é, Pai, Méae e Filho, cuja imanéncia desses trés principios divinos no ser
forma o que eles chamam de “o0 Homem Primordial” (Cf. O Apdcrifo de Jodo, NH 11, 1, 111, 1,
IV, 1 e BG 8502, 2. In: ROBINSON, 2007, p. 99-103). Dai tem-se que a acepc¢do de uma
triade particular de pessoas conexas reciprocamente na sua ‘“substancia”, como proposta por
Tertuliano, possui seu antecedente nos complexos sistemas trinitarios das heresias, 0 que nos
remente a uma hipdtese de que a primeira mencéo da “Trindade” na literatura eclesiastica, na
verdade, refere-se a uma ideia que primeiro pertenceu aos gnésticos.’

Avancando um pouco mais na literatura patristica do século Il, outro importante
tedlogo cristdo da Igreja a trazer um estudo sobre a doutrina da Trindade foi o escritor e

apologista grego Clemente de Alexandria [c. 150-215].'° Bastante influenciado pelas

® Valentino foi um gnostico severamente combatido pelos Pais da Igreja (principalmente por Irineu, Justino
Martir, Hipélito de Roma e Tertuliano) pelas suas obras heréticas, das quais se destaca o famoso Evangelho da
Verdade.
% Para mais sobre a trindade gndstica sugerimos como leitura os textos da Biblioteca de Nag Hammadi que se
encontra em ROBINSON, 2007.
10 Clemente de Alexandria ou Tito Flavio Clemente nasceu provavelmente em Atenas entre 140 e 150. Ele foi
um dos grandes responsaveis pelo processo de helenizagao do cristianismo, pois eis que conhecia profundamente
a filosdfica grega sendo que 0 mesmo estudou na escola de Alexandria.

14



doutrinas filoséficas e as religides de mistérios (bem como a vigente em sua época, como 0
gnosticismo) Clemente, certamente, levou para a sua vida cristd muito daquilo que tinha
recebido em sua cidade natal. No que concerne a sua exposicdo com relacdo ao tema da
Santissima Trindade, o filésofo cristdo encontra suporte nos medioplatnicos. Por exemplo,
no livro quinto dos Stromata Clemente associa a Trindade Cristd a uma passagem de uma
carta forjada em nome de Plat&o (provavelmente pelos neopitagéricos do século 11)** em que
se fala de “trés reis”, sendo o primeiro um rei universal que é causa priméaria de todas as
coisas e onde estdo postos todos os seres, 0 segundo € onde estdo situados os seres de segunda
classe e o terceiro rei representa os seres da terceira classe. Para que fique mais claro, eis 0

trecho do livro:

Consequentemente, uma vez que Platdo diz que “todos os seres estdo situados em
torno de um rei universal e que todos os seres existem para ele (...); 0s seres da
segunda classe estdo em torno do segundo rei, e os seres da terceira classe se pdem
em torno do terceiro rei”, eu ndo posso eixar de interpretar essas palavras como o
andncio de algo diferente da Santa Trindade: o terceiro rei € o Espirito Santo e o
segundo ¢ o Filho, por meio de quem “tudo foi feito”, segundo a vontade do Pai
(CLEMENTE, Strom. V, 11, 103, 1ss apud MORESCHINI, 2004, p. 127).

Clemente considera a mensagem cristd como a verdadeira filosofia, a verdadeira
gnosis™ transmitida pelo Cristo. Segundo ele, Jesus, que é a encarnacdo do Logos, além de
transmitir aos apostolos e discipulos a sua doutrina, ensinou-lhes como eles exatamente
deveriam interpretar as escrituras tendo como suporte o estudo da filosofia que, para ele,
fornece as normas para se interpretar os textos das Escrituras (MORESCHINI, 2004, p. 113).
Uma vez mergulhado no ambiente cultural grego-alexandrino, Clemente de Alexandria, a fim
de atingir um estado de unido mais intimo com Deus, busca suporte nos elementos misticos e
esotericos presente nas doutrinas de mistério, nas quais se inclui os pitagoéricos, os platonicos,
os aristotélicos, os epicuristas e os estoicos (MORESCHINI, 2004). Podemos observar que
frequentemente ele cita em suas obras passagens de Platdo, como a RepuUblica (494a), Teeteto
(155e) e Epinomis (973e) (MORESCHINI, 2004).

E importante ressaltarmos que a teologia trinitaria de Clemente possui uma forte
correspondéncia com o neoplatonismo de Plotino (bem como Agostinho que, como veremos
mais tarde, bebe da mesma fonte neoplatbnica para a construcdo de seus pensamentos cristao-

filosoficos). Por exemplo, observa Moreschini que a mesma passagem pseudoplatdnica

1 Moreschini alega que essa carta se trata, na verdade, de um texto pseudo Platdnico. (MORESCHINI, 2004, p.
127).
2 Do grego, gnosis (yvd(ic) ¢ um substantivo feminino que significa “conhecimento”,

15



utilizada por Clemente que conta a historia dos trés reis € empregada mais tarde por Plotino
como fundamento para sua teoria das trés hipostasis. Na interpretacdo do filosofo
neoplatdnico, o primeiro rei (Pai) corresponde ao bem universal, aquele que “esta acima do
Intelecto (nous) e do ser”, o “pai da causa”; 0 segundo rei (Filho) é a causa, ou seja, as
projecdes e criacdes do Demiurgo, e é também o intelecto; ja o terceiro rei (Espirito Santo) é a
alma cosmica, que ¢ a alma do todo ou a “alma do mundo” que fora produzida “pelo
demiurgo-intelecto” (MORESCHINI, 2004, p. 127).

Embora haja um estreito paralelo entre as trés hipdstasis de Plotino com as trés
pessoas da Trindade, em Clemente a figura do Espirito Santo fica um pouco comprometida,
ou seja, ndo € dado a ela grande atencdo. Em contrapartida, o que se destaca na sua teologia
cristd-neoplatbnica é o tratamento que se da ao Pai e ao Filho. Por exemplo, as mesmas
caracteristicas atribuidas ao Pai por Clemente sdo praticamente as mesmas atribuidas ao Uno
por Plotino. O Filho, isto é, o Logos, segundo Clemente, procede do Pai (Strom. V 16, 5), da
mesma forma que o Intelecto, em Plotino, procede do Uno. O Filho ¢ sempre a “luz do Pai”
(Strom. VII 5, 5), assim também em Plotino o Intelecto é a “luz que o sol irradia”
(MORESCHINI, 2004, p. 130).

Seguindo os mesmos passos de Clemente, outro importante pai da Igreja fortemente
influenciado pela tradi¢do neoplatonica do século Il e 111 foi Origenes de Alexandria [c. 185-
254]". Alguns estudiosos costumam considera-lo como “o mais completo conhecedor da
Biblia entre todos os escritores da Igreja Primitiva” (WALKER apud PAROSCHI, 1993, p.
72), bem como “0 maior pensador cristdo, junto com santo Agostinho” (MORESCHINE,
2004, p. 137) a conciliar a filosofia paga com a teologia cristd. Segundo as informacdes de
Porfirio (Historia da Igreja, vi, 19), discipulo e editor das obras de Plotino, as Eneadas,
Origenes teria sido aluno do filésofo Am6nio Sacas (MORESCHINI, 2004), o que lhe deu
capacidade e instrumentos filosoficos para aprofundar em suas interpretac6es alegoricas das
Escrituras, principalmente com relacdo a divindade trina de Deus. Demostrando evidentes
afinidades com a filosofia grega, a teologia trinitaria de Origenes caracteriza-se,
primeiramente, pelo fato de que os trés principios fazem parte de uma Unica substincia
(ousia) ou “entidade individual”. A concepcéo relativa ao Pai, ao Filho e ao Espirito Santo

como trés hipostasis divinas transcendentes ao mundo criado faz de Origenes o primeiro a

3 Nascido de uma familia egipcia, Origenes, natural de Alexandria, teve como mestre Clemente de Alexandria.
Ele foi um grande escritor ndo sé de teologia, mas de critica textual, exegese biblica e hermenéutica. Como
filosofo e Cristdo grego, Origenes escreveu varias obras, dentre elas as mais importantes sao: as homilias, Contra
Celsum, De principiis e 0s Stromateis.

16



instituir no cristianismo primitivo uma doutrina trinitaria que ultrapassa a de outros pais da
Igreja (MORESCHINI, 2004).

O esboco doutrinario de Origenes esbarra muitas vezes com o sistema filoséfico de
Plotino quando este, por exemplo, recorre as imagens de Deus como “principio de todas as
coisas” (De principiis, I, 1, 6), em que, a partir da unidade brota a multiplicidade “dos seres
que extravasou” (De principiis, 1l, 1, 1 em paralelo com Ené. V, 1, 6.). Com relacdo ao Filho
unigénito (nous, em Plotino), este € objeto de contemplacdo e verdade e funciona como
degraus de uma escada, na qual se pdem tanto o Deus-Pai, de Origenes como o Uno-bem, de
Plotino (MORESCHINI, 2004, p. 148). Ja o Espirito Santo, por sua vez, parece ocupar um
lugar intermediario, ou seja, um elo capaz de unir o Cristo e todos 0s seres gerados a partir
dele. Para que fique mais claro, em sua obra De principiis (grego: Peri-Archén) Origenes
ensina que o Pai, o Filho e o Espirito Santo constituem a Trindade Divina que é a fonte de
toda a santidade. (De principiis, I, 4, 2). Seguindo seu pensamento, as trés hipostasis formam
uma unidade em Deus. O Pai é aquele que esta acima de todas as coisas na qual todas as
criaturas derivam sua existéncia; o Filho se da como participacdo, donde o logos da razédo
torna racionais os seres; o Espirito Santo é a santidade do Filho, onde aqueles que tenham
sido previamente santificados pelo Espirito Santo tornam capazes de novamente receberem o
Cristo. Resumindo, em outras palavras, o Pai confere a existéncia a todas as coisas; o Filho,
como sendo sabedoria e conhecimento, confere participagdo em cada criatura e, por
conseguinte, é partilhado do Espirito Santo (De principiis, I, 3, 8). Interessante € que em
Origenes (como mais tarde também veremos em Agostinho) a imagem da Trindade divina é
trazida para dentro de nés (De principiis, I, 3, 8). E pela renovacéo do trabalho incessante do
Pai, do Filho e do Espirito Santo em nds que, em um futuro préspero, talvez sejamos capazes
de contemplar a “Santa e abencoada Vida” (De principiis, I, 3, 8).

Origenes busca também uma tentativa de resolver um dos problemas fundamentais da
filosofia grega que é a relacdo existente entre o uno e o multiplo (ja antes iniciada por
Clemente de Alexandria). O Filho - que é a imagem do Pai - seria 0 meio onde se daria a
unido entre o Logos e Deus, ou seja, é na criacdo que o Logos une Deus e o mundo (De
principiis, 1, 2, 3). Em um viés tipicamente neoplatdnico, para explicar a unidade na
multiplicidade, Origenes faz uma comparacao ao considerar que da mesma forma que 0 nosso
corpo é composto por varios membros e mantido unido por uma s6 alma, entdo o mundo deve

ser considerado também como “um enorme e imenso animal, que é mantido em conjunto pelo

17



poder e razio de Deus como por uma s6 alma” (De principiis, 11, 1, 3, traducdo nossa).'* Ora,
0 tedlogo de Alexandria parte do principio de que a Trindade representa uma substancia
incorporea que € principio e causa de todas as coisas (De principiis, 1V, 1, 27). Da mesma
forma que os fil6sofos gregos falam de uma substéncia incorporea (dodpoatov), as Escrituras
sagradas revelam um Deus que é invisivel (Col 1, 15) que ndo pode ser apreendido pelos
sentidos, mas apenas visivel pela mente (De principiis, 1V, 1, 27). Em suma, a doutrina
Trinitaria de Origenes, embora tenha seus principios na revelacdo divina das Escrituras, adota,
sem duvida, uma filosofia eclética. Origenes utiliza da filosofia grega para tentar buscar
entender, por meio da raz&o, a fé comum no Pai, no Filho e no Espirito Santo.

A contribuicdo teofilosofica de Clemente e Origenes foi tdo bem aceita na Igreja nos
trés primeiros séculos que o resultado dos esforgos na tentativa de se chegar a um
conhecimento (gnose) de Deus por meio da fé e da razdo se proliferou assiduamente no século
seguinte. Lactancio (240-320), um tedlogo, retorico, escritor e apologista latino que nasceu no
norte da Africa, inspirado pelas doutrinas teoldgicas dos seus antecessores, interpretou o
Logos, (isto é, o Filho de Deus) e o Espirito (a atividade produtora de Deus) como sendo
idénticos ao Pai (principio Supremo incognoscivel) e, consequentemente, “trés em um so
Deus” (MORESCHINI, 2004, p. 323). Todavia, pode-se dizer que foi com Agostinho de
Hipona gue tivemos um avanco insigne para uma exegese mais rica do tema da Santissima
Trindade no ambiente patristico do século V.

Como ja mencionamos anteriormente, a fé trinitaria de Agostinho esbarra de frente
com os ensinamentos platonicos da qual ele recebera, sobretudo dos mestres neoplatdnicos
Plotino e Porfirio. O préprio nos revela sua formacao filoséfica nas Confissdes (Conf. VII, 9,
13) alegando ter lido alguns escritos de Platdo na qual lhe serviram de “ingredientes” para a
evolugdo do seu pensamento espiritual filosofico-cristdo. E dentro desse viés que Agostinho
vai tratar do tema da Trindade Crista tentando aproxima-la da concepgéo neoplaténica. Em
outras palavras, podemos dizer que seria um casamento do Uno de Plotino com o Deus
judaico-cristéo.

O trabalho do bispo de Hipona sobre a Trindade esta registrado em diversas de suas

obras, algumas delas, tais como Soliléquios™, Confissdes™ e A doutrina Crista’. Porém, é em

% As some huge and immense animal, which is kept together by the power and reason og God as by one soul.
15 Escrita em torno de 387, nessa obra, por sinal, inacabada, Agostinho trata mais especificamente do tema da
inteligéncia relacionado a imortalidade da alma. Composta de 2 livros e 35 capitulos, Soliléquios utiliza do
método pedagdgico do dialogo, muito comum na época de Agostinho (AGOSTINHO, 1998).
16 Composta no ano 400, esse livro, como o préprio nome diz, lanca um olhar sobre a obra da vida de Agostinho.
Dividido em duas partes, sendo que a primeira (livros 1-X) fala sobre ele mesmo e a segunda (Livros XI-XIII)
diz respeito aos temas sobre as escrituras sagradas (BRACHTENDORF, 2008).

18



Sobre a Trindade® (De Trinitate) que Agostinho debruca e aprofunda com mais vigor e
sensibilidade nesse enigmatico mistério divino. Ao lermos essa obra, percebemos, por
exemplo, a defesa filosofica de Agostinho acerca da exegética e hermenéutica da crenca de
que o Pai, o Filho e o Espirito Santo é um s6 Deus. Mas, 0 que motivou Agostinho a escrever
De Trinitate? Uma resposta satisfatoria para tal desejo pode estar presente nos Soliléquios,
onde 0 bispo ap0s sua conversdo escreve: “Desejo conhecer a Deus e a alma. Nada mais?
Absolutamente nada.”*® (Sol. I, 2, 7). Ora, a vontade de conhecer os mistérios de Deus é bem
o reflexo da expressdo de seu projeto em De Trinitate: “Estamos investigando a respeito da
Trindade, ndo de uma trindade qualquer, mas da Trindade que é Deus, 0 verdadeiro, sumo e
unico Deus” (Trin., IX, 1, 1). Nessa obra, Agostinho busca mostrar, para aqueles que tém a
capacidade de compreender tal mistério de Deus, que a imagem da Trindade se da de modo
especial no interior de cada individuo. Como um estudioso da alma humana, o grande
proposito de Agostinho em De Trinitate é levar o leitor a contemplacdo ultima do mistério da
Santissima Trindade, a seu reencontro com Deus. Contemplando o Pai, o Filho e o Espirito
Santo, nada mais teremos que aspirar fora de Deus, ja que a alma encontraria aqui a pura
verdade.

O estudo trinitario de Agostinho nédo foi apenas teoldgico e filoséfico, mas também
apologético. Por volta do século Il1, o desejo de alcancar a revelacdo de um Deus a0 mesmo
tempo Uno e Trino suscitaram no bispo grandes polémicas, sobretudo em relacéo aqueles que
negavam a fé ortodoxa na Santissima Trindade. Duas doutrinas “antitrinitarias”, sendo a
primeira denominada Sabelianismo® (ou também Modalismo, Subordinacionismo, Unicismo,
Patripassianismo, Monarquianismo), embora acreditasse em um Unico Deus, negava a
existéncia propria e distinta das trés pessoas divinas. Eles defendiam que Deus Pai, Deus
Filho e Deus Espirito Santo sdo, na verdade, modos diferentes ou diferentes aspectos de um
mesmo Deus. Ao contrario da Trindade ortodoxa, onde estdo configuradas as trés pessoas, no
Sabelianismo os trés modos divinos funcionam como atributos de um unico Deus e seu meio

de manifestar-se no mundo, ou seja, o Pai, o Filho e o Espirito Santo sdo ndo trés, mas uma sé

" Iniciada em 397 no inicio de seu episcopado, essa obra s veio a terminar em 426 ou 427. Ela é composta de
quatro livros, o que levou trinta anos para ser completada (AGOSTINHO, 2002).
18 Considerada uma das obras de maturidade, De Trinitate se estende por quase vinte anos, de 399 a 419
(MELLET, M.; CAMELOT, T. apud SOUZA, 2010, p. 11). Composta de 15 livros, ela é dividida em duas
partes, sendo que a primeira trata mais de questdes teoldgicas relacionadas com as escrituras, ao passo que a
segunda parte é mais filosdfica, onde Agostinho fala do estudo psicolégico da alma e a revelagcdo do mistério
trinitario (TEIXEIRA, 2003, p. 12). Interessante notar é que Agostinho nao pretendeu publicar De Trinitate, mas
se viu obrigado a fazé-lo em 426, depois que os doze primeiros livros foram publicados sem que ele soubesse
(LACOSTE, 2004, p. 71).
% Deum et animam scire cupio. Nihil ne plus? Nihil omnino.
20 O termo sabelianismo deriva de Sabélio, um padre e tedlogo do século 111 d.C. e defensor da tese.

19



pessoa (PADOVESE, 1999). O Sabelianismo tornou-se uma das mais conhecidas vertentes
monarquianas que buscava enfatizar a unidade absoluta de Deus. Porém, ndo demorou muito
para as vozes ortodoxas se levantarem contra esse tipo de movimento, tais como Tertuliano,
Hipdlito de Roma (Ref. IX, 12, 16) e Epifanio de Salamina, onde boa parte dessa doutrina esta
grafada nas obras desses pais da Igreja®.

A outra doutrina antitrinitaria foi o Arianismo (século 1V) dos seguidores de Ario®,
cujos argumentos teoldgicos, sobretudo apoiados em um grande viés racionalista, se viam em
desconformidade com os ensinamentos ortodoxos. Tendo por base a radicalizagéo da doutrina
trinitaria de Origenes (que considerava o Pai, o Filho e o Espirito Santo como trés hipdstasis,
ou seja, entidades individuais subsistentes, distintas entre si e subordinadas uma a outra) e,
provavelmente em resposta aos Sabelianismo, os arianos espalhavam a ideia de que “so6 o Pai
é Deus, propriamente falando; o Filho, com tudo o mais que existe, € suscitado no ser pela
vontade do Pai e, como o Espirito, s6 é chamado Deus por metafora.” (LACOSTE, 2004, p.
181). Porém, a maior ocupacdo de Ario foi em relacdo ao Filho de Deus, onde 0 mesmo via
Jesus Cristo apenas como um filho adotivo do Pai. Ario ndo aceitou a ideia de que o Filho
tenha sido gerado pela mesma substancia do Pai. Este é diferente ndo s6 pela natureza, mas
também pela hipdstasis. O Pai é ménade (unidade) totalmente transcendente em relacdo ao
Filho, que lhe é nitidamente inferior e menor do que o Pai em gloria e autoridade, como
demostrado no proprio Evangelho por Jesus: “porque o Pai é maior do que eu.” (Jo 14, 28).
Pelo fato de ndo poder haver dois ndo-gerados, o Filho ndo pode ser coeterno (nem
ontologicamente e nem cronologicamente) ao Pai. Segundo Ario, em contraste com o prélogo
do Evangelho de Jodo, o Filho é posterior ao Pai, embora seja anterior a todos 0s tempos € a
toda criacdo. O Filho foi um ser criado por obra do Pai, sendo que houve um momento em
que ele ndo existia. O Filho é, na verdade, a Unica criatura (ktisma) provinda do Pai; todo o
resto da criagao seria obra direta do Filho dada pela vontade do Pai.

Pode-se dizer que o Arianismo gerou grandes disputas politicas, teoldgicas e
ideoldgicas no século 1V no que diz respeito a divindade de Cristo. Uma das férmulas de fé
imposta pelo Concilio de Nicéia® foi, sem divida, uma resposta dos bispos da Igreja as
proposi¢oes cristologicas dos arianos. Ora, mesmo néo tendo vivido no auge das controveérsias

trinitarias, Agostinho buscou uma forma satisfatoria de polemizar os argumentos teoldgicos

21 0 papa Dionisio de Roma (?-268) também escreveu uma obra apologética chamada Contra os Sabelianos.
22 Ario nasceu em Alexandria (ca. 260), foi discipulo de Luciano de Antioquia e por volta do ano 320 era padre e
chefe da Igreja de Baukalis (DICIONARIO, 2002, p. 149).
20 Concilio de Nicéia foi uma assembleia de bispos realizado na cidade de Nicéia no ano 325 sob o comando
do imperador romano Constantino I.

20



dos sabelianos e arianos que negavam por completo a exclusividade divina de Jesus
(TEIXEIRA, 2003).

21



3 EXISTIR, CONHECER E QUERER

Pudemos observar no capitulo anterior como que os Pais da Igreja do segundo e
terceiro séculos contribuiram com elementos precisos para o desenvolvimento do pensamento
filosofico de Agostinho sobre o tema cristdo da Santissima Trindade, sobretudo com a
colaboracdo do Neoplatonismo de Plotino. Veremos nos escritos agostinianos, que trataremos
de modo mais especifico a partir de agora, que fé e razdo funcionam como diretrizes na busca
do homem pelo conhecimento de Deus no interior da alma. Em outras palavras, de acordo
com Agostinho, 0 retorno & interioridade, buscar conhecer a si mesmo é condigao
indispensavel para que o homem possa se identificar com Deus (TEIXEIRA, 2003).

Mas qual o percurso que levard o homem ao conhecimento do Deus Trino? Como se
d4, segundo Agostinho, essa busca? E possivel aproximar-se pela fé e razio do Pai, do Filho e
do Espirito Santo, em outras palavras, a propria Trindade? Nos livros IX-XIV de De Trinitate
0 bispo de Hipona nos ensina como procurar a imagem da Trindade no homem interior.
Entretanto, antes de focalizar esse assunto, voltemos nosso olhar para as suas Confissdes,
onde se encontra a triade postulada por Agostinho, da qual retiramos 0 nome do nosso
capitulo: existir, conhecer e querer.

Podemos dizer que a via de iluminacdo da alma ndo é uma tarefa facil. E necessario,
pois, de acordo com Agostinho, meditarmos sobre trés coisas que existem essencialmente em
nosso interior, isto €, o “existir (ser), conhecer e querer” (esse, nosse, velle). Vejamos o trecho

do texto em que nosso filésofo expde o assunto:

Quisera que 0s homens meditassem sobre trés coisas que tem em seu interior. Estas
trés realidades estdo muito distende daquela Trindade. Mas eu digo para que se
exercitem em si mesmos e examinem e sintam como sdo diferentes. E as trés coisas
que digo sdo: ser, conhecer, querer. Porque eu sou, conheco e quero; eu conhego que
Sou e quero; eu quero ser e conhecer. Veja-se, portanto, quem puder, como
inseparavel é a vida nestas trés coisas, sendo uma (s6) vida, e uma (s6) inteligéncia,
e uma (s0) esséncia; e, finalmente, como inseparavel é esta distin¢do, embora haja
uma distingdo (Conf. X111, 11, 12, tradug&o nossa).?* (AGUSTIN, 2015).

Nota-se, obviamente, um paralelo dos trés elementos — esse, nosse, velle — com a

doutrina da Santissima Trindade. Observe-se que essas trés potencialidades humanas formam

24 Quisiera yo que los hombres reflexionaran sobre tres cosas que tienen en su interior. Estas tres realidades son
muy distintas de aquella Trinidad. Pero las digo para que se ejerciten en si mismos y prueben y sientan cuan
diferentes son. Y las tres cosas que digo son: ser, conocer, querer. Porque yo soy, el que conoce y quiere; yo
CON0ZCO que SOy Y quiero; yo quiero ser y conocer. Vea, por tanto, quien pueda, cuan inseparable es la vida en
estas tres cosas, siendo una la vida, y una la inteligencia, y una la esencia; y, finalmente, cuan inseparable es la
distincién, siendo asi que hay distincion.

22



uma unidade por fazerem parte de um mesmo Ser, mas existe entre elas, a0 mesmo tempo,
uma distincdo. Mas, o que Agostinho quer nos mostrar com isso? Alguns comentadores
arriscaram respostas, como é o caso de Simonetti que associou esses trés elementos as trés

persona da Trindade:

O ser (esse) do homem requer o Pai, o conhecer o Filho (Sabedoria), o querer o
Espirito Santo (cf. voluntas tua XIII, IV, 5), os quais, em sua coexisténcia, unidos e
distintos, em um mesmo homem, requerem a unidade e a Trindade de Deus
(SIMONETTI apud REZENDE, 2001, p. 266-267).

Rezende (2001), por outro lado, observa que o “ser, querer, conhecer” se
interpenetram uns com os outros, pois cada um dos trés contém o outro, ou seja, na vida de
cada ser humano esses trés componentes atuam em conjunto, pois sdo inseparaveis. Esse
mesmo autor remete também a formula ‘“‘ser, querer, conhecer” a estrutura trinitaria —
memoria, inteligéncia e vontade (= amor) — que Agostinho analisa no livro X de De Trinitate.
Ora, de acordo com o nosso filésofo, a memdria, a inteligéncia e a vontade ndo sdo trés vidas
separadamente, mas uma s6 “e nem sdo trés almas, mas uma alma, consequentemente, nao
sdo trés substancias, mas uma s6.” (Trin. X, 11, 18). Levando por um lado mais prético, s se
pode lembrar daquilo que esta contido na prépria meméria, da mesma forma que quando se
quer alguma coisa recorremos a memoria, pois sabemos o que queremos e lembramo-nos de
tudo que sabemos, assim também a inteligéncia que passa pelo crivo da lembranca e da
memoria. Logo, € impossivel ndo existir uma relagdo madtua entre as trés faculdades que em
conjunto formar um todo, ou seja, vontade e inteligéncia estdo na minha memoria (Trin. X,

11, 18). Eis que conclui Agostinho:

quando todas e cada uma das faculdades se contém reciprocamente, existe igualdade
entre cada uma e cada uma das outras, e cada uma com todas juntas em sua
totalidade. E as trés formam uma sé unidade: uma sé vida, uma s6 alma e uma so
substéncia (Trin. X, 11, 18).

Podemos sugerir que Agostinho estd tentando nos mostrar aqui como é possivel o
conhecimento do mistério da Santissima Trindade através de uma analogia com as trés
faculdades do ser humano que, assim como a “memoria, inteligéncia, vontade” (bem como o
existir, querer e conhecer) formam em conjunto uma s6 vida e cada uma estd em relacdo
matua entre si, como o Pai, o Filho e o Espirito Santo que compde uma s6 substancia, pois
sdo iguais e um esta em relagdo com cada um dos outros. Observe-se que essa comparacao se

assemelha com a de Origenes, como mostramos no capitulo anterior, onde 0 mesmo compara

23



analogicamente a unidade da triade com os membros do corpo que, embora sejam VArios,
estdo em harmonia reciproca e unidos por uma sé alma.

Curioso observar que outras analogias trinitarias aparecem também ao longo da obra
De Trinitate com essa mesma relacdo reciproca como, por exemplo, “eternidade, verdade,
vontade™ (aeternitas, ueritas, uoluntas) que fazem parte da esséncia imutavel de Deus (Trin.,
IV, 1, 2); “eternidade, imagem, dom” correspondente mutuamente aos atributos de cada uma
das personas da Trindade, desde que “eternidade ao Pai, beleza a Imagem, a fruicdo ao Dom”
(Trin., 1V, 10, 11); “coisa, viséo, intencdo” (res, uisio, intentio) (Trin., XI, 2, 2) como trés
realidades trinas e inseparaveis uma da outra; e a ja referida, memoria, inteligéncia e vontade
(memoria, intelligentia e voluntas), sendo que esses trés elementos mais tarde se elevardo para
uma triade mais profunda da alma que compreende: “memoria Dei — intelligentia Dei —
dilectio Dei”, pois a imagem perfeita é aquela que se refere a Deus. (TEIXEIRA, 2003).

Agostinho também nos chama atengdo para observamos o qudo distante estamos de
compreendermos a Trindade em Deus ou simplesmente poder falar facilmente sobre o que

ela. Mas, com esforco intimo, podemos contempla-la na sua mais pura expressao:

Quem sera capaz de compreender a Trindade onipotente? E quem néo fala dela,
[ainda] que se trate dela? E rara a pessoa que, quando fala dela, sabe o que diz. E se
discute [e] se polemiza, mas ninguém contempla essa visdo sem paz (interior).
(Conf. XIIl, 11, 12, tradugio nossa).”

Uma orientacdo semelhante a essa que citamos acima pode ser encontrada no livro XV
de De Trinitate, no qual Agostinho baseando-se no livro de Salmos, que diz “buscai sempre a
sua face” (Sl 104, 4), fala da procura do Deus incompreensivel e 0s vestigios da Trindade nas
criaturas: “Com efeito, é assim que as realidades incompreensiveis devem ser procuradas, de
modo que ndo considere ter encontrado, aquele que compreende qudo incompreensivel é o
que busca.” (Trin., XV, 2, 2). Aqui, 0 bispo de Hipona esta querendo nos mostrar como &
dificil para alma penetrar nos mistérios de Deus®®, ainda mais se tratando da nossa limitacéo
cognitiva e da nossa ignorancia. No livro | da De Trinitate, por exemplo, Agostinho aponta
para a existéncia de trés tipos de homens que pensam de forma erronea a questdo de pensar

sobre Deus. Segundo ele existem aqueles homens os quais “enfocam o tema de Deus como

% ; Quién sera capaz de comprender la Trinidad omnipotente? ¢ Y quién no habla de ella, si trata de ella? Rara es
la persona que, cuando habla de ella, sabe lo que dice. Y se discute, se polemiza, pero nadie beligerante puede
contemplar esta vision.
% Como diria 0 Apéstolo Paulo na carta aos Romanos: “O profundidade da riqueza, tanto da sabedoria como do
conhecimento de Deus! Quédo insondaveis sdo 0s seus juizos, e qudo inescrutaveis, os seus caminhos!” (Rm 11,
33) (BIBLIA, 2002).

24



uma substancia corporea, 0s que o abordam conforme os seres espirituais, como a alma, e, por
fim, os que (...) emitem opinides falsas a respeito de Deus” (Trin., I, 1, 1), sendo que estes
ultimos, desejando superar a si mesmo com o propésito de fixacdo com Deus, ndo sdo capazes
de conhecer aquilo que desejam por causa de sua ignorancia e sua limitacéo.

Ora, de acordo com Agostinho, é impossivel 0 homem compreender a Verdade sem
conhecer a si mesmo (Trin., XV, 1, 1). Ndo se pode amar aquilo que a propria alma
desconhece: “A mente ndo se pode amar a si mesma, se ndo se conhecer a si mesma, pois
como haveria de amar o que ndo conhece? (Trin., IX, 3, 3). Se ndo conhecemos aquilo que
buscamos, ou, se amamos algo que desconhecemos, estamos apenas amando uma imagem
“defeituosa” da realidade (Trin., X, 3, 5). Por outro lado, saber que néo se sabe, isto &, ignorar
a si mesmo, impulsiona a alma a conhecer aquilo que ela mesma desconhece (Trin., X, 3, 5).
Portanto, aquilo que parcialmente se ignora, passara a ser totalmente conhecido, ja que é a
alma toda que se conhece (Trin., X, 4, 6).

Com efeito, a alma que em sua totalidade conhece verdadeiramente a si mesma, sem
se deixar levar pelas coisas sensiveis, isto €, pelas vicissitudes da vida corporal, com certeza
sabe que existe, vive, entende, quer, pensa e julga (Trin., X, 10, 14). Seria impossivel existir e

duvidar dessas coisas:

Quem, porém, pode duvidar que a alma vive, recorda, entende, quer, pensa, sabe e
julga? Pois, mesmo se duvida, vive; se duvida lembra-se do motivo de sua davida;
se duvida, entende que duvida; se duvida, quer estar certo; se duvida, pensa; se
duvida, sabe que ndo sabe; se duvida, julga que ndo deve consentir temerariamente.
Ainda que duvide de outras coisas ndo deve duvidar de sua divida. Visto que se ndo
existisse, seria impossivel duvidar de alguma coisa. (Trin. X, 10, 14).

Percebe-se, com isso, a importancia de conhecermos a ndés mesmos através do esforco
de interiorizacdo para que entdo possamos, em uma relacdo harmoniosa de amor com aquilo
que é amado, buscar o conhecimento da Trindade, que é Deus, e sua imagem habita em nosso

interior.

3.1 Homo interio imago trinitatis

Nos livros IX-XIV de De Trinitate Agostinho trata da questdo da vida interior do
homem como imagem da Trindade tomando como ponto de partida a passagem do livro de
Génesis, onde se 1& que o homem foi feito a imagem e semelhanca de Deus (Gn 1, 26). De

acordo com Bispo de Hipona, nesse versiculo a frase “nossa imagem” implica que fomos

25



feitos a imagem e semelhanca do Pai, do Filho e do Espirito Santo, isto é, da prépria Trindade
(Trin. XI1, 6, 6), ndo de Deuses?’. Essa interpretacéo de Agostinho ndo é de todo original, pois
ja em lIrineu observamos a relacdo que o Bispo de Lion faz da expressdo biblica “nossa
Imagem” e “nossa semelhanga” com do Verbo Divino e a Sabedoria, o Filho e o Espirito
Santo: “E por meio deles e neles que fez todas as coisas, soberanamente e com toda liberdade,
e € a eles que se dirige, quando diz: ‘Fagamos 0 homem a nossa imagem e semelhanca’.” (AH,
IV, 20, 1). Dai segue-se a proposta do bispo de Hipona, cujo fim ultimo se resume no
percurso de interiorizacdo do homem, partindo da criacdo (e do homem exterior) até chegar a
verdadeira imagem da Trindade no interior da alma humana.

Todavia, tal sugestao teologica de Agostinho € interessante na medida em que ele traz,
com uma Vvisdo nova, a possibilidade de buscarmos em nos, segundo as analogias trinitarias
das potencialidades da alma com o mistério trinitario, uma interligacdo reciproca com o
divino. Alguns estudiosos costumam chamar essa busca de “analogias psicoldgicas do espirito

humano”?®

ou teologia psicologica da Trindade, cujo tema se desenvolve nos dltimos livros
do De Trinitate.

A afirmativa dada por Agostinho em sua obra De Vera Religione, escrita entre 389 e
390, nos leva a conclusdo de que sem o conhecimento interior ndo ha como alcangar uma
visdo da Trindade. Assim ira dizer o bispo nessa obra: “N&o saias para fora, volta-te para o teu
interior. A verdade habita no interior do homem (Noli foras ire, in teipsum redi; in interiore
homine habitat veritas — I, 29, 72).

O que é necessario, pois, para reconhecermos que somos a imagem de Deus trino e
acendermos a contemplacdo das verdades eternas? Para o nosso filosofo, o exercicio
espiritual da nossa inteligéncia, é condicdo indispensavel de acesso ao divino, ou seja,
somente aqueles que, percebendo o “quao longe estdo” de compreender a Trindade e
praticarem o exercicio de busca interior, estardo aptos a contemplar as verdades eternas. O
importante € que esse percurso de interiorizacdo, que parte do homem exterior (homo
exterior) (cf. Trin. XIII, 20, 26) ao homem interior se da em virtude do amor. Como bem
observa Teixeira, para conhecer a Deus é necessario compreendermos a Verdade, a bondade,
a justica e, por fim, o amor (cf. TEIXEIRA, 2003, p. 125). No De Trinitate diz Agostinho:

“se v€s o amor, v€s a Trindade” (uides trinitatem si caritatem uides) (Trin., VIII, 8, 12).

2" A palavra hebraica o°2y (elohim) traduzida na maioria das vezes em nossas Biblias no singular “Deus” é uma
palavra plural que literalmente significa “deuses”.
%8 Cf. AGOSTINHO, Santo, Bispo de Hipona. De Trinitate, Livros IX — X111. Traducio de Arnaldo do Espirito
Santo/Domingos Lucas Dias/Jodo Beato/Maria Cristina Castro/Maia de Sousa Pimentel. Covilhd: Lusosofia,
2008.

26



Logo, sem 0 amor (caritas) nao poderemos nos elevar ao mistério da Trindade em noés: “Mas
quando se cré como verdadeiro e se ama 0 que deve ser amado, nesse caso se vive conforme a
trindade do homem interior, pois se vive de acordo com o que se ama.” (Trin., XIlII, 20, 26).
Pode-se dizer, portanto, que o exercicio espiritual pela busca do conhecimento do
mistério da Santissima Trindade no interior da alma humana proposto por Agostinho €, sem
duvida, um tema bastante eloquente e tentador. Todavia, € curioso observar que alguns
comentadores brasileiros trabalharam essa questdo de modo a reporta-la a via ndo
propriamente religiosa, mas filoséfica. Soares, por exemplo, especula o fato de Agostinho ter
deslocado a ideia de interioridade de Plotino transpondo-a de modo a encaixar em sua
concepcao de interioridade (SOARES, 2002). Ora, diferente de Agostinho, 0 movimento para
dentro da alma que ensina Plotino consiste em nosso retorno ao Uno a fim de reconhecermos
a nossa condicdo de seres divinos que, em outras palavras, significa dizer que “somos Deus”,
pois viemos d’Ele ¢ para Ele retornaremos.”® Neste caso, segundo Soares, a ideia plotiniana da
divindade da alma se separa totalmente do entendimento agostiniano do Divino, pois, em
Agostinho, conforme posto no De Trinitate (XIV, 8, 11) “uma criatura ndo pode ter a mesma

- 30
natureza de Deus”, apesar de estarmos bem proximos d’Ele.

» Em Enéadas VI, 9, 11 |é-se: “E essa ¢ a vida dos Deuses e dos homens bem-aventurados e divinos: separaco
de todas as outras coisas daqui, vida que ndo tem mais prazer com as realidades daqui, fuga do s6 para o S6.”
(JUNIOR, 2006).
%0 Soares observa também que a questdo filoséfica da interioridade sob a 6tica agostiniana néo se baseia somente
no Neoplatonismo, mas “devemos reporta-la também aos estoicos.” (SOARES, 2002, p. 16).

27



4 A ALMA QUE DESCOBRE A S| MESMA RETORNA A DEUS

Tertuliano em sua obra chamada Contra Praxeas ao falar do logos divino aplica a este
o significado de “razdo”, pois, de acordo com o tedlogo latino, Deus é uma realidade
rationalis existindo desde toda a eternidade com a sua ratio (MORESCHINE, 2008, p. 212).
Baseando-se no prélogo do Evangelho de Jo&o, logo no inicio do seu tratado sobre a Oracéo
|é-se: “O Espirito de Deus e a Palavra (logos)* de Deus e Razdo de Deus, a Palavra (logos) da
Razdo e a razdo da Palavra (logos), e ambos (s&o) Espirito” (De Oratione, I, 1, traducéo
nossa).*

Levando em conta a reflexdo agostiniana de que trazemos em nos a imagem da
Trindade, consequentemente possuimos, por heranca, a capacidade de, através da razdo e da
inteligéncia, buscar conhecer o Deus que habita em nos. De acordo o nosso filésofo, esses

dois atributos divinos estdo inseridos na natureza da alma humana:

E necessario, porém, procurar na alma do homem, ou seja, em sua mente racional e
inteligente, essa imagem do Criador (...), Assim também, embora a razdo ou
inteligéncia esteja por vezes como que adormecida, ora pequena ora grande, a alma
humana, contudo, serd sempre racional e inteligente. Donde se segue, que se ela foi
criada a imagem de Deus, no sentido de que pode usar da razdo para conhecer e
contemplar a Deus (...). (Trin. X1V, 4, 6).

Aprofundando mais neste assunto percebemos que a imago trinitatis que reside no
interior do homem precisa de certo movimento da alma, ou seja, de um impulso positivo da
inteligéncia e do pensamento para buscar na memoria aquilo que existe obscuramente na
alma. De acordo com Agostinho, todos os seres, dotados de razdo, possuem a capacidade de,
por meio da vontade, conhecer e contemplar a Deus. Para isso, é necessario 0 exercitatio
mentis (exercicio da mente) a fim de reconhecermos em nds a imagem da verdadeira
Trindade.

Todavia, esbarramos aqui num ponto chave que consiste na seguinte expressdo: o que
é conhecer? Seria, pois, 0 exercicio racional o meio para se chegar ao conhecimento de Deus?
Quanto a essa questdo, faz-se necessario uma maior atencdo. Como muitos talvez possam
pensar, nunca foi a intengdo de Agostinho dar uma explicacdo puramente racional utilizando
dos recursos da mera raz&o (ratio) demonstrativa para se chegar ao conhecimento da realidade

trinitaria em Deus. Isso pode ser ilustrado nas Ultimas palavras da famosa lenda medieval

31 A palavra grega Aoyoc, geralmente traduzida nas biblias por “palavra”, “verbo™, possui também o significado
de “razdo”, “raciocinio”, “inteligéncia”. O vocabulo Adyog deriva da palavra Aéyow (1€gd = dizer, narrar).
%2 Dei spiritus et Dei sermo et Dei ratio, sermo rationis et ratio sermonis et spiritus untriusque

28



sobre Agostinho e 0 Anjo, na qual o autor relata o passeio do Bispo de Hipona pela praia em
busca de conhecer o verdadeiro mistério da Trindade. Conta o mito que estando Agostinho a
dialogar com uma suposta crianca na beira da praia que tentava transportar toda a &gua do mar
para uma cova e, achando aquilo um absurdo, eis que a crianga (que se transforma em Anjo de
Deus) disse a ele: “Agostinho: é mais facil para mim pér toda a &gua do mar nesta cova, do
que tu esgotares, SO com 0s recursos da tua razao, as profundezas do mistério da Trindade!”
(AGOSTINHO, 2008, p. 7). Um exemplo mais claro aparece no Sermédo 117, 5 em que se Ié:
“Falamos de Deus. Qual ¢ a admiragdo se ndo compreendes? De fato, se compreendes, ndo ¢
Deus.” * (Sermdo 117, 5). Ora, isso implica dizermos que somente com o exercicio
intelectual, isto é, da pura razéo, ndo nos leva ao conhecimento do mistério da Trindade. Mas,
entdo, como podemos conhecé-la? Segundo Agostinho, é através do exercicio da alma
(exercitatio animi) que o homem sera capaz de “ver” a imagem do Deus trino e contempla-la
no mais intimo do seu ser. No livro IX de De Trinitate Agostinho nos mostra que o exercitar-
se na busca de si mesmo, tendo como veiculo a fé no Deus das escrituras, & um caminho

seguro para atingirmos a imagem interiorizada da Trindade que ha em Deus:

A intencdo de quem busca € segurissima para nos fazer alcancar aquilo a que
aspiramos e ao que tendemos. A intencéo é reta somente quando procede da fé. Pois
é a fé declarada que, de certo modo, inicia o conhecimento. (Trin.,IX, 1, 1).

Nesse percurso, outra questdo aparece: como pode a alma satisfazer-se a si mesma se
ela é para si mesma desconhecida? Como alguém pode amar aquilo que se ignorada, sendo
gue ninguém ama o que ndo se conhece? (Cf. Trin., X, 3, 5). Em outras palavras, como dira
Agostinho, “o que, pois, ama a alma, quando com afinco procurasse a si mesma para se
conhecer, sendo-lhe ela desconhecida?” (Trin., X, 3, 5). Ao fazer uma abordagem do assunto,
observa Teixeira que, segundo Agostinho, “ha uma secreta memdria que auxilia a mente a
amar o fim conhecido e buscar o meio ignorado” (TEIXEIRA, 2003, p. 181), isso por que,
para o Bispo de Hipona, “é impossivel um desconhecimento absoluto do eu” (TEIXEIRA,
2003, p. 181), pois ndo pode a alma ndo se conhecer sabendo que se ignora.

No De Trinitate, livro X, o Bispo de Hipona nos mostra que a memoria faz
lembrarmo-nos de toda a nossa inteligéncia e de toda a nossa vontade sabendo-nos daquilo
que buscamos. (Trin., X, 11, 18). Por isso, memoria, inteligéncia e vontade “formam uma sé
unidade: uma sé vida, uma s6 alma e uma s substancia.” (Trin., X, 11, 18). Esse tema ja

havia antes sido desenvolvido por Agostinho em suas Confissfes, o qual, dentro de uma nova

%% De deo loquimur, quid mirum si non comprehendis? Si enim comprehendis, non est deus.
29



concepcao, o filésofo, com toda a sua originalidade, mostra que o objetivo ultimo da memoria
é encontrar Deus. No capitulo X dessa obra o filosofo busca saber se a vida feliz habita ou ndo
na memoria e chega a conclusdo de que a memdria — enquanto lembranga da nossa prépria
realidade espiritual — é a que nos faz recorda da verdadeira alegria, que é Deus. (Conf., X, 20;
22). Isso torna o exame da busca pela imagem trinitria no homem interior interessante na
medida em que Deus reside na memdria e é nela que devemos procuré-lo. (cf. Conf., X, 24,
35; 26, 37).

E importante ressaltarmos, contudo, que o uso da memdria se reporta ndo somente a
lembrancas do nosso passado e 0 que se acha ali associado. Como bem observa Moreschini,
de acordo com Agostinho, “memoria se aplica a tudo o que esta presente na alma e influi
sobre ela, ainda que a alma néo esteja consciente disso.” (MORESCHINI, 2008, p. 478).
Madec, por sua vez, afirma que a memdria — enquanto aquela que conserva as experiéncias
psicoldgicas e intelectuais do espirito — exerce também o papel de “lembrar-se das préprias
percepcOes, do proprio saber, de si mesmo e de Deus.” (Madec apud MORESCHINI, 2008, p.
478). Johannes Brachtendorf em um comentario sobre Confissdes sintetiza a compreensao da

memoria como elo da alma humana com Deus:

Quem busca Deus ja deve conhecé-lo, para simplesmente poder buscar. Assim como
a mulher tem na memoria seu conhecimento da dracma perdida (Lc 15, 8-10)*, o
homem também deve possuir em sua meméria um conhecimento de Deus, que
possibilita a busca por ele. (...) Para poder buscar Deus além de si mesmo, 0 homem
ja deve possuir em si mesmo, a saber, em sua memoria, um conhecimento sobre
Deus. Achar esse conhecimento e esclarecer sua peculiaridade é a tarefa do tratado
da memoria. (BRACHTENDORF, 2008, p. 207).

Desta forma, compreende-se que a memoria possibilita lembrarmo-nos dela mesma e
daquilo que nés esquecemos (cf. Conf., X, 16, 24) e é ela que Agostinho usa para alcancar a
Deus: “Eis que ascendo minha alma até ti, que estas acima de mim, transcenderei também esta
minha faculdade que se chama memdria, querendo toca-lo por onde puderes ser tocado e
prender-me a ti por onde for possivel.” (Conf., X, 17, 26, traduco nossa).*

Aprofundando um pouco mais naquilo que seria o conhecer, segundo Agostinho, para
a alma que nao conhecer a si mesma néo significa que ela desconhece o conhecer-se. (Trin.,

X, 3, 5). Mesmo que ela ndo se conhega ainda, “conhecer a exceléncia de conhecer-se” ja a

% Agostinho utiliza como analogia a parébola da Dracma Perdida do Evangelho de Lucas para mostrar a
importancia do conhecimento prévio daquilo que se procura.

% He aqui que ascendiendo por el alma hacia ti, que estas encima de mi, trascenderé también esta facultad mia
que se llama memoria, queriendo tocarte por donde puedes ser tocado y adherirme a ti por donde puedes ser
adherido.

30



torna bela. (Trin., X, 3, 5). Se a alma busca se conhecer, entdo ela ama e sabe o0 que ¢
conhecer, ¢ se ela ama ¢ sabe o que é conhecer, “deseja também conhecer-se.” (Trin., X, 3, 5).

Sciacca, com base neste assunto, comenta:

A alma se conhece pela sua natureza, enquanto é para si mesma conhecimento e
vida: portanto, por natureza ndo pode ignorar-se. Se se ignora, quer dizer que esta
fora da sua natureza, fora de si mesma: ausente a sua presenca, separada de Si
mesma. (SCIACCA apud TEIXEIRA, 2003, p. 181).

Por isso, mesmo a alma que ndo conhece a si mesma sabe pelo menos o que ¢ “o
conhecer” pelo simples fato de buscar se conhecer. A alma conhece-se como sujeito

cognoscente através do exercicio de pensar em si mesmo. Assim conclui o nosso filésofo:

ndo pode ignorar-se totalmente a alma que, ao saber que se ignora a si mesma, ja se
conhece por si mesma. Se ndo soubesse que ignora a si mesma ndo se procuraria
para se conhecer. Portanto, pelo fato de se procurar a si mesma fica provado que ela
é mais conhecida a si mesma do que ignorada. Conhecer-se, pois, procurando-se, €
ignora-se ao se procurar para se conhecer. (Trin., X, 3, 5).

O desejo de se aprofundar na inteligéncia do mistério da Trindade foi a principal
inspiracdo de Agostinho, desejo este que desde longa data fora nele despertado: “E mister,
porém, e Deus me concederd que, servindo aos leitores, eu mesmo faga progressos e, ao
responder aos que perguntam, eu mesmo encontre o que procuro.” (Trin., I, 5, 8). Ndo ha
davidas de que, no contexto agostiniano, o exercicio “dialético” da alma em busca de si
mesma € a chave central que levard o homem ao conhecimento (o amor) da verdadeira

imagem da Trindade.

4.1 A subida da alma a Deus

Fez-se nos necessario alongarmos um pouco mais sobre o tema que envolve a subida
da alma a Deus, pois, segundo Agostinho, 0 homem, através do conhecimento verdadeiro do
ser interior, estaria retornando a Deus. Cabe aqui primeiro reportarmos a teoria da queda da
alma que para Agostinho constituiu no afastar-se de Deus. Mostrando-se um fiel testemunho
da tradicdo catdlica, o Bispo de Hipona explorou progressivamente o mistério da queda
reportando-a, sem haver outra resposta, ao pecado original. Apoiado no livro de Génesis e nas
cartas de Paulo (cf. Rm 5, 12), para Agostinho, foi por meio do pecado original do primeiro

31



homem (Adao), que todos os seus descendentes foram entregues ao “poder do demonio” (cf.
Trin., X111, 12, 16) por efeito da justica de Deus.

Mas, como a Alma, na qualidade de imagem e semelhanca de Deus, pode submeter-se
ao poder do demdnio? Fazendo uma assimilagdo com o movimento psicolégico, o orgulho é a
principal causa da queda do homem ¢ o “principal obstaculo” que impede a adesdo do homem
a Deus. (Trin., XIII, 17, 22). Querendo se fazer maior do que o Deus Criador, 0 homem
acabou gerando em si o pecado, mas ndo por um abandono do Pai, e sim por causa da sua
desobediéncia.*® Dai nés distanciarmos de Deus. Consequentemente isso provocou uma
deformacéo e conturbacdo da imago Dei, ou seja, da imagem que Deus imprimiu no proprio
ser. Todavia, segundo Agostinho, 0 pecado nao corrompeu completamente a esséncia divina
do homem, j& que guardamos em nds o conhecimento e o amor de Deus. Como, entdo se da o
aperfeicoamento da imago Dei na alma? O aperfeicoamento da imagem de Deus na alma se
da ao mesmo tempo pela interiorizacdo do homem até seu éxtase e sua ascensao intima que
culmina no conhecimento do homem interior: “Quando a alma ascende intima e gradualmente
através das partes da alma, onde comeca a aparecer algo que ndo nos € comum com 0S
animais, é entdo que comeca a razao, e onde ja se reconhece 0 homem interior.” (Trin., XII, 8,
13). Logo, observamos claramente em Agostinho que este ascender-se da alma a Deus implica
em uma gradativa purificacdo da imagem trinitaria de Deus em n6s. Em suas Confissdes ele ja
dissera: “Transcenderei, pois, esta energia de minha natureza, ascendendo gradualmente ao
meu criador.” (Conf., X, 8, 12, traduc&o nossa).*’

Apoiado nas ideias de Plotino sobre o retorno ao Uno, Agostinho tenta encontrar na
triade uma explicacdo para a subida da alma a Deus. Moreschini verificou que essa subida se
da pela separacdo da alma do corpo. Segundo ele, Agostinho apresenta sete niveis ou sete
degraus da alma, sendo que os trés primeiros equivaleriam, provavelmente, a triade derivada
de Varrdo®®, ao passo que os quatro seguintes degraus parecem terem sidos inspirados em

Plotino:

0 quarto degrau é o da alma que se purifica (cf. A quantidade da alma, 33, 73):
encontra-se no texto de Agostinho vestigios das quatro virtudes, cujas
transformagdes sdo analisadas por Plotino e por Porfirio nos varios degraus dessa
subida. O quinto degrau é o da alma purificada, o sexo é o da sua acéo e da suprema

% Segundo Agostinho, a origem do pedado esta falta que o homem comete ao infligir & lei do Deus criador.
Assim, 0 homem e ndo Deus é o autor do mal.
% Trascenderé, pues, aun esta energia de mi naturaleza, ascendiendo gradualmente hacia mi creador.
(AGUSTIN, 2015).
% Marcos Teréncio Varrdo [116-27 a.C.] foi um filésofo pagdo que Agostinho menciona no livro “A cidade de
Deus” (cf. A cidade de Deus, VII, 23), cuja suas ideias parte de uma visdo estoica de Deus e do mundo.

32



contemplagdo, que € possivel somente depois da purificagdo. O Gltimo degrau
consiste na visdo e na contemplacéo da Verdade. (MORESCHINI, 2008, p. 475).

A contemplacdo Gltima da Verdade é o ponto de chegada da alma ao seu destino.
Todavia, essa subida é, como se observa nas obras agostinianas, impossivel sem o Mediador
Divino (o que se distancia de Plotino, pois para este a subida é puramente racional). E por
meio desse Mediador dos homens (ou seja, o Filho, o Verbo (Logos) de Deus encarnado) e de
Deus, o Pai, que nds seremos conduzidos ao misterio da Trindade. Em todo o livro IV
Agostinho nos fala do papel do Mediador e informa que, para alcancarmos a purificacdo e
unirmos a Deus e assim chegar & contemplacdo da Verdade é necessario seguir os caminhos
do Mediador da Vida, Cristo, que se opde ao mediador da morte, o Diabo (cf. Trin., IV, 12,
15).

O Homem se separou de Deus por Orgulho. Urge, porém, reascender as chamas da
purificacdo, cujo meio para tal vitalidade é o autoconhecimento. Ora, a alma que encontra a si
mesma, conhece a si mesma e a Deus. Ela passa a ser ndo mais somente possuida por Ele, mas
também a possui-Lo como reconhece Agostinho: “Que eu te conheca, 6 Conhecedor de mim
mesmo, que eu te conhegca como tu me conheces, virtude de minha alma, entrai nela e ajustai-
a ti, para que a tenha e a possua sem mancha nem ruga.” (Conf. X, 1, 1, traducéo nossa)®. A
partir do momento em que a alma humana passa a conhecer a si mesma ela estabelece uma
vinculagdo reciproca com Deus (cf. Conf., XIII, 11, 12). Em outras palavras, descobrir a si
mesmo é retornar-se a Deus.

Com isso Agostinho inaugura o que podemos chamar de transcendéncia a imanéncia,
ou seja, 0 Deus transcendente transmite ao homem a sua transcendéncia; dai sua unido com o
divino. Ai é que resulta entdo a unido da triade racional da alma humana (existir, conhecer e
querer) com a Trindade cristd (Pai, Filho e Espirito Santo), donde se adquire a sabedoria e a

contemplacéo das coisas eternas. Dessa forma conclui o nosso filésofo:

E quando o dltimo dia de sua vida mortal, alguém se encontrar nesse progresso e
aproximagdo, conservando a fé no Mediador, essa pessoa seré recebida pelos santos
anjos para ser conduzida a Deus a quem adorou, para receber dele a perfei¢do. E sera
revestido de um corpo incorruptivel no fim do mundo, corpo esse determinado ndo
ao castigo, mas para a gléria. Pois a semelhanca de Deus sera perfeita nessa imagem,
quando a viséo de Deus for perfeita. (Trin., 1V, 17, 23).

%% Que yo te conozca, conocedor mio, que yo te conozca como td me conoces, Virtud de mi alma, entra en ellay
ajustala a ti, para que la tengas y poseas sin mancha ni arruga. (AGUSTIN, 2015).
33



5 CONCLUSAO

Pode-se dizer que o trabalho religioso-filoséfico de Agostinho em busca do Deus trino
no interior da alma humana é talvez uma das mais belas e elaboradas construgdes teoldgicas
latinas no que se refere ao desenvolvimento da fé cristd Catdlica no ocidente. Tendo recebido
a formulacdo tradicional de outros Pais da Igreja, o Bispo de Hipona assume para si uma
postura diferente de outras teologias trinitarias anteriores a ele. A fenomenologia do homem
interior, como vimos, tornou um dos importantes focos de pesquisa do pensamento
agostiniano, permitindo-lhe formular as chamadas analogias psicoldgicas do espirito humano.

A genialidade literaria de Agostinho fez dele um dos poucos a elaborar um discurso
profundo sobre a intimidade de Deus e a interioridade do homem. A partir do estudo das
analogias trinitarias do comportamento e motiva¢fes humanas — por sua vez inspirado no
neoplatonismo — o Bispo de Hipona se viu em condi¢des de chegar a uma harmonizacéo
dindmica do espirito psicolégico com a imagem de Deus no ser humano. Esse percurso tem
um objetivo, subir rumo a Deus. Isso tudo se desenvolve de modo profundo no coracgéo do
nosso filésofo.

Observamos quéo admiravel e grande foi o esforgo de Agostinho para chegar a uma
sintese psicoldgica da alma humana por meio de analgias trinitarias, cujo fim ontoldgico é a
busca ou o reencontro do eu interior com Deus Criador. Esse movimento dialético rumo ao
Pai é, por sua vez, exemplificado em sua obra De Ordine, na qual o bispo de Hipona, depois
de tratar da alma humana, ir& expor filosoficamente seu pensamento acerca de Deus. Em um
tom bastante neoplatonico ele afirma que a alma, ao se corrigir ¢ “embelezar a si mesma,
tornando-se harmoniosa e bela”, ousara, no final, “contemplar a Deus, fonte de toda a verdade
¢ Pai da mesma verdade”. (De Ordine, 11, 19, 51, traducio nossa)™.

A partir dai Agostinho reconhece o processo intimo e individual do exercicio da alma
humana como meta primeira de se chegar ao verdadeiro conhecimento da Trindade: o “olhar”
para dentro de si mesmo. Por isso a questdo da interioridade, a qual n6s mostramos nesse
estudo, é a via principal para quem procura alcangar o conhecimento divino, um
conhecimento que ultrapassa os limites da ratio e que navega em busca da imagem de Deus
trino no interior do homem. Desse modo e por meio da fé e do amor, a alma iluminada

alcancara a sua meta.

%0(...) se arreglare y embelleciera a si misma, haciéndose armdnica y bella, osara contemplar a Dios, fuente de
todo lo verdadero y Padre de la misma verdad. (AGUSTIN, 2015).
34



Todavia, a formula agostiniana para se chegar ao conhecimento de Deus e sua unidade
trina apresenta-nos, aparentemente, como um problema paradoxal. Ora, como a questdo da
incompreensibilidade da Santissima Trindade, como nos é mostrado em Confissdes (XIII, 11,
12), poderia levar o homem exterior a conhecer a imagem verdadeira da Trindade no interior
da alma humana? A resposta é: pelo exercitatio da alma. Para Agostinho, é pelo exercicio
mental (ratio) da alma que o homem gradualmente buscara a imagem de Deus dentro de si
mesmao.

Levando em conta essa questdo, poderiamos pensar que se 0 homem ndo pratica a
exercitatio entdo Deus ndo estaria diante deste. Ora, mesmo que alguns talvez pensem dessa
forma, de acordo com o nosso filésofo, Deus estd mais presente no interior da alma humana
gue nGs mesmos possamos imaginar, diriamos que mais presente do que nds mesmos estamos
de no6s. Assim, & impossivel ndo percebermos, ao ler Agostinho, qudo importante é
conhecermos a nds mesmos, voltar nosso olhar para 0 nosso interior, voltar para Deus e nos
reconhecermos como memoria Dei, intelligentia Deli, dilectio Dei, reconhecendo-nos como
espelho da Trindade e lembrarmos que somos a imagem de Deus, ainda que ndo seja possivel
para nds compreendé-lo na sua mais pura expressao.

Tudo isso que dissemos acima nos remete ao tema agostiniano da subida ou o retorno
da alma a Deus. Essa subida consiste, no entanto, da separacdo da alma do corpo para se
juntar a Deus que, como vimos no capitulo 4 (4.1) corresponde aos trés niveis ou degraus da

alma, como se vé em Plotino e nos explica Morescchini,

a alma deve se separar do corpo e subir acima de si, para Deus. Deve encontrar a sua
ordem e a sua verdadeira condicdo, que € a se submeter a seu senhor para dar ordem
ao que lhe é interior. Se acontece o inverso, ela se empobrece, destruindo-se no nivel
do seu corpo. (2008, p. 475).

Com efeito, o progresso da alma consistiu, primeiramente, numa queda do homem ao
mundo material, aos prazeres sensiveis donde, para Agostinho, resultou no afastar-se de Deus,
levando-nos ao mal. Ora, o afastar-se de Deus, ou seja, “abandonar o Um para se aprofundar
no multiplo” (MORESCHINI, 2008, p. 473) aparece como um dos temas centrais das
Confissdes. Brachtendorf, ao comentar o livro | das Confissdes lembra que, para Agostinho,
aqueles gue tomam o cominho inverso ao caminho do bem que, em Ultima instancia, é o

caminho da infelicidade e do afastamento de Deus, fazem o mal:

Pois, fazer o mal significa, em Ultima analise, afasta-se de Deus, que é o Unico bem
do homem capaz de propiciar felicidade. Por conseguinte fazer o bem é, no fundo,

35



voltar-se para Deus como o sumo bem, o bem verdadeiro. (BRACHTENDORF,
2008, p. 46).

Aquele que em sua ignorancia dispde sua percep¢do para as coisas sensiveis com o
desejo de alimentar-se de sua ambicdo e, fazendo disso uma finalidade para sua felicidade,
revela ai sua indignidade, sua condigdo de miseravel (conforme lemos em Confissdes e na De
Trinitate). O resultado para essa alma é que ela se torna “fecunda em erros e, individualmente
prédiga” (Trin., XII, 10, 15). Deste modo, “a alma, oprimida pelo seu proprio peso, € excluida
da felicidade” (Trin., XII, 10, 16). Isso tudo em prol de qué? Porque essa alma, mediante o
seu proprio poder, quer ser como Deus. Por isso é que, sendo seu ponto de honra semelhante a
de Deus, sua desonra assemelhar-se-a aos animais. (Trin., XIl, 10, 16). Pois, mais a
“verdadeira honra do homem € ser imagem e semelhanca de Deus, imagem que somente
aquele que a imprimiu, poderd guardar.” (Trin., XII, 10, 16). Em suma, aquele que busca
“Deus por meio dos poderes que governam este mundo ou partes do mundo, distanciam-se
dele e sdo lancados para longe dele [...], e abandonam o seu interior, no intimo do qual est4
Deus.” (Trin., XI11I, 7, 11). No entanto, se ha na criatura humana alguma imagem interiorizada
da Trindade, logo repousaria nela uma pré-disposicéo para reparar o erro e realinhar a alma ao
verdadeiro amor, que é Deus, porque Deus habita em nés.

Com isso sentimos hoje, ao lermos Agostinho, uma vontade imediata na busca da
renovagdo do nosso homem interior, de nossos valores éticos, morais e religiosos a fim de
reencontrarmos com nossa divina alma. Chega-se ao novo século e o0 que se observa é uma
humanidade carregada de angustias e apatias, cada vez mais distante de Deus e de si mesmo.
Assim, tendo como fim o estudo do tema da Trindade segundo o filésofo Agostinho, pode-se
confirmar a atualidade do seu pensamento agostiniano, inclusive como motivagédo para que 0

homem retome o conhecimento de si mesmo e retorne a sua interioridade.

36



REFERENCIAS

ABBUD, Cristiane Negreiros. lluminacao trinitaria em santo Agostinho. 2007. 234f. Tese
(Doutorado) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de S&o
Paulo, S&o Paulo.

BARACAT JUNIOR, José Carlos. Enéadas I, 11 e I11; Porfirio, Vida de Plotino: Introducéo,
traducdo e notas. Sdo Paulo: colecdo UNICAMP, 2006.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Jerusalém. A Biblia de Jerusalém. Sdo Paulo: Edicoes
Paulinas, 2002.

BRACHTENDORF, Johannes. Confissdes de Agostinho. Tradugdo de Milton Camargo
Mota. S&o Paulo: Loyola, 2008.

CONTALDO, Silva Maria de,. Cor Inquietum: uma leitura das confissdes de Agostinho.
Porto Alegre: Letras&vida, 2011.

CUNHA, Mariana Paolozzi Servulada. Introducéo a Trindade em Santo Agostinho:
imagens e conceitos (de Trinitate/Livros VIII - XV). 1995, 120f. Tese (Mestrado) —
Departamento de Filosofia do Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade
Estadual de Campinas, S&o Paulo.

DICIONARIO patristico e de antiguidades crista. Petropolis: Vozes; S&o Paulo: Paulus,
2002, p. 1386-1390.

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus ndo disse? quem mudou a biblia e por
qué. Tradugdo de Marcos Marcionilo. S&o Paulo: Prestigio, 2005/2006.

IGREJA CATOLICA.; JOAO PAULDO II, Papa,. Catecismo da Igreja Catélica. 11. ed. S&o
Paulo: Loyola, 2001.

LACOSTE, Jean-Yves (Dir.). Dicionario critico de teologia. Sdo Paulo: Paulinas, Loyola,
2004.

MARQUESA, Maria Janaina Brenga. Conhecimento de si no livro X d’A Trindade de
Agostinho de Hipona. 2006. 55f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Séo Paulo, Sdo Paulo.

MORESCHINI, Claudio. Histéria da filosofia patristica. Sdo Paulo: Loyola, 2008

PADOVESE, Luigi. Introducéo a teologia patristica. Traducdo de Orlando Soares Moreira.
Séo Paulo: Loyola, 1999.

PAROSCHI, Wilson. Critica Textual do Novo Testamento. Sdo Paulo: Vida Nova, 1993.

PLATAO. Timeu-Critias. Traduc&o do grego, introducao, notas e indices de Rodolfo Lopes.
Coimbra: CECH, 2011. (Autores Gregos e Latinos).

37



REIS, Maria Dulce. Virtude e vicio: triparticdo e unidade da Psikhé no Timeu e nas leis de
Platdo. Rio de Janeiro: 7Letras, 2010.

REZENDE, Vani T. de. A imagem humana da Trindade: um estudo sobre o livro XIII, 11,
12, das ConfissGes de Santo Agostinho. Educacéo e Filosofia, Uberlandia, MG, v.15, n.29,
p.259-276, jan.2001.

ROBINSON, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi. Traducao de Teodoro Lorent. 2.ed. -
Séo Paulo: Madras, 2007.

SAINT CLEMENT OF ALEXANDRIA. The writings of Clement of Alexandria.
Edinburgh: T.&T. Clark, 1867. (Ante-Nicene Christian Library). V. 2.

SANTO AGOSTINHO. A doutrina cristd: manual de exegese e formacéo crista. Tradugao
de Jr. Nair de Assis Oliveira. S&o Paulo: Paulus, 2002.

SANTO AGOSTINHO. A cidade de Deus. 2.ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian,
2000 (Textos Classicos).

SANTO AGOSTINHO. A trindade. Traducdo do original latino e introducéo de Frei
Agustino Belmonte, O.A.R. S&o Paulo: Paulus, 1995.

SANTO AGOSTINHO. A verdadeira religido; O cuidado devido aos mortos. Traducédo de
Jr. Nair de Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 2002.

SANTO AGOSTINHO. Confissdes. Traducdo de J. Oliveira Santos e A. Ambrdsio de Pina.
2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980 (Os pensadores).

SANTO AGOSTINHO. De Magistro. Tradugédo de J. Oliveira Santos e A. Ambrosio de Pina.
2. ed. S&o Paulo: Abril Cultural, 1980 (Os pensadores).

SANTO AGOSTINHO. De Trinitate, Livros IX — XI1I. Traducéo de Arnaldo do Espirito
Santo/Domingos Lucas Dias/Jodo Beato/Maria Cristina Castro/Maia de Sousa Pimentel.
Covilha: Lusosofia, 2008.

SANTO AGOSTINHO. Soliléquios: a vida feliz. Tradugdo de Adaury Fiorotti. Sdo Paulo:
Paulus, 1998.

SAN AGUSTIN, San. Obras completas. Disponivel em: <http://www.augustinus.it/spagnolo
/index.htm> Acesso em: 07 ago. 2015.

SANTO IRENEU. Contra as Heresias: Denuncias e refutacdo da falsa gnose. Traducéo
Lourengo Costa. 2. ed. Sdo Paulo: Paulus, 1995.

SOARES, Lucia Maria Mac Dowell. Verdade, iluminacéo e Trindade: o percurso da
“interioridade” em Santo Agostinho. 2002. 150f. Tese (Doutorado) — Departamento de
Filosofia da PUC-Rio. Rio de Janeiro.

ORIGENES. De principiis. Primum separatim edidit et annotatione em usum Academicum.
Instruxit Ern (st) Rud (OLF) Speech Penning. Lipsiae, 1836.

38



TEIXEIRA, Evilazio Borges. Imago Trinitatis: Deus, sabedoria e felicidade. Estudo
teoldgico sobre o De Trinitate de Santo Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.

TERTULLIAN. A Treatise on the Soul. In: ROBERTS, Alexander; DONALDSON, James
Donaldson; COXE, Arthur Cleveland; PICK, Bernhard; RICHARDSON, Ernest Cushing;
MENZIES, Allan. The Ante-Nicene Fathers. Translations of the Writings of the Fathers
Down to A.D. 325. v.3. New York: C. Scribner's Sons, 1918. Cap. IX, p. 201.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. Plotino: um estudo das Enéadas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002.

VAUCHEZ, André. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VIII a XIIlI).
Traducdo de Lucy Magalhaes. Rio de Janeiro: J. Zahar, 1995.

39



